
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

496 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir Wa At Tanwir Surat An 

Nahl Ayat 69 Tentang Pendidikan Sains dan Agama 
 

Hamdan Zulfa1, Muhammad Ja’far Faqih2, Himiyatul Linggar Amanah3, Abdurrahman4 

 

1,2,3,4Unversitas Al-Qolam Malang, Indonesia 

 

Email : hamdanzulvapps25@pasca.alqolam.ac.id1, mjafarfaqihpps25@pasca.alqolam.ac.id2, 

mimiyatullinggar25@pasca.alqolam.ac.id3, gusdur@alqolam.ac.id4 

 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini membahas perspektif Ibnu Asyur dalam tafsir At-Taḥrīr wa at-Tanwīr terhadap 

Surat An-Naḥl ayat 69 dan relevansinya dengan pendidikan sains dan agama. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan literature review yang menelaah sumber 

primer dan sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ibnu Asyur memandang ayat 

tentang lebah dan madu sebagai simbol keteraturan ilahi yang mengandung nilai ilmiah dan 

spiritual. Ia menegaskan bahwa sains dan agama bukan dua hal yang terpisah, tetapi saling 

melengkapi dalam memahami kebesaran Allah dan membentuk manusia berilmu, beriman, 

serta berakhlak. Pandangannya memberikan dasar bagi pendidikan Islam yang integratif, 

menggabungkan pengembangan akal, moral, dan spiritualitas. 

 

Kata Kunci: Ibnu Asyur, At-Taḥrīr wa at-Tanwīr, An-Naḥl ayat 69, Pendidikan Islam, Sains 

Dan Agama 

 

 

Title (English Version), Written Using PALATINO LITNOTYPE-12 Bold-

Italic, Lign Center 
 

Abstract 

 

This study discusses Ibn Asyur's perspective in his interpretation of At-Taḥrīr wa at-Tanwīr on Surah 

An-Naḥl verse 69 and its relevance to science and religious education. This study uses a qualitative 

method with a literature review approach that examines primary and secondary sources. The results 

show that Ibn Asyur views the verse about bees and honey as a symbol of divine order that contains 

scientific and spiritual values. He emphasized that science and religion are not two separate things, but 

complement each other in understanding the greatness of God and forming humans who are 

knowledgeable, faithful, and moral. His views provide the basis for integrative Islamic education, 

combining the development of reason, morality, and spirituality. 

 

Keywords: Ibn Asyur, At-Taḥrīr wa at-Tanwīr, An-Naḥl verse 69, Islamic education, science and 

religion 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:hamdanzulvapps25@pasca.alqolam.ac.id1
mailto:mjafarfaqihpps25@pasca.alqolam.ac.id
mailto:mimiyatullinggar25@pasca.alqolam.ac.id
mailto:gusdur@alqolam.ac.id


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

497 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam konteks pemikiran Islam kontemporer, integrasi antara pendidikan sains dan 

agama telah menjadi salah satu tantangan maupun kesempatan utama yang dihadapi umat 

Islam. Dalam pendidikan Islam, perdebatan seputar hubungan antara ilmu agama dan ilmu 

pengetahuan secara tajam kini semakin dipertanyakan karena kemajuan ilmu pengetahuan 

dan kebutuhan untuk merekonstruksi kembali paradigma pendidikan Islam yang relevan 

dengan zaman. (Muna et al., 2024). Dalam kerangka ini, tafsir al-Qur’an memegang posisi 

strategis sebagai jembatan antara wahyu dan pemahaman manusia terhadap kenyataan alam 

serta ajaran agama. Salah satu mufasir modern yang mencoba membuka ruang dialog antara 

wahyu, akal, dan realitas ilmiah adalah Muḥammad al-Ṭāhir Ibn Asyur (Wahid, 2025). Beliau 

menulis karya monumental Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr yang menampilkan pendekatan tafsir 

yang tidak hanya tekstual-tradisional, tetapi juga memperhitungkan aspek rasio, retorika 

bahasa, serta kontekstualisasi sosial dan ilmiah dapat dikatakan lebih fokus terhadap tujuan 

syariat (Hidayat, 2021). Dalam pandangannya, ayat-ayat Qur’an berfungsi sebagai ayat yang 

memanggil manusia untuk berpikir, memeriksa penciptaan, dan melaksanakan pendidikan 

yang integratif antara ilmu dan iman. 

Ayat 16:69 dari Surah An-Nahl berbunyi: “… kemudian makanlah dari segala buah-buahan, 

lalu jalankanlah jalan-tuhanmu yang telah dibentangkan untukmu; dari perutnya (lebah) keluar 

minuman yang bermacam warna-warninya, di dalamnya terdapat penyembuhan bagi manusia. 

Sungguh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda bagi kaum yang berpikir.” (QS An-Nahl 

16:69). Ayat ini secara eksplisit mengajak manusia untuk memperhatikan proses alam di sini 

melalui lebah yang menelusuri “jalan-jalan” yang telah ditundukkan Allah dan menghasilkan 

madu bermacam warna yang mengandung penyembuhan bagi manusia dan mengaitkan 

proses alamiah tersebut dengan refleksi akal dan kesadaran spiritual (tanda bagi kaum yang 

berpikir) (Amin, 2024). Dengan demikian, dalam kerangka pendidikan sains dan agama, ayat 

ini menawarkan model edukasi yang memadukan pengetahuan empiris (ilmu alam) dan 

pengetahuan wahyu (agama) manusia diajak merenungkan alam sebagai jalan menuju 

pengenalan Tuhan sekaligus menuju manfaat kemanusiaan. 

Pendekatan Ibn Asyur terhadap ayat ini dapat dipahami sebagai bagian dari visi 

pendidikan yang menempatkan akal sebagai mitra wahyu. Sebagaimana ditunjukkan dalam 

penelitian kontemporer, Ibn Asyur menyatakan bahwa konsep ulul al-alba orang-orang yang 

berpikir, akalnya jernih dan kokoh adalah mereka yang mampu menerima ayat-ayat Allah 

baik yang jelas (muhkam) maupun yang samar (mutasyabih) tanpa meragukan keaslian 

wahyu. Mereka berpikir secara kritis namun tetap dalam kerangka iman (Malik, 2024). Dalam 

hal ini, pendidikan sains bagi Ibn Ashur bukanlah sekadar penguasaan teknis atau fakta, 

melainkan pengembangan akal yang jernih dan integratif yakni akal yang mampu menelaah 

tanda-tanda penciptaan, menarik hikmah dan kemudian menghubungkannya dengan nilai-

nilai agama (Hidayat, 2021). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

498 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

Namun, di Era kontemporer pandangan materialisme pada pendidikan hanya 

mengakui fisik, tetapi dalam ajaran Islam menyatakan bahwa manusia adalah kesatuan yang 

utuh, tersusun dari dua unsur fundamental jasmani (fisik) dan ruhani (spiritual), karena 

pendidikan harus selaras dengan konsep manusia yang diajarkan oleh Al-Qur'an dan Hadis 

(Ngalimun & Rohmadi, 2021). Dapat diartikan bahwa pendidikan sains dicapai dengan 

kecerdasan akal atau nalar dan daya rasa dipupuk melalui pendidikan agama. Oleh karena 

itu, sains dan Al-Qur’an memiliki potensi hubungan yang signifikan dalam konteks 

kontemporer (Labib & Nikmah, 2025). Tentunya pendidikan agama dan sains harus 

beradaptasi dengan globalisasi dan menyikapi masuknya ide-ide asing yang memengaruhi 

masyarakat Muslim. (Hera et al., 2024). 

Dalam hal ini, pendidikan sains dan agama menurut Ibn  Ashurdapat diringkas sebagai: 

pertama, pendidikan akal: menumbuhkan kemampuan berpikir, mengobservasi alam, 

memahami tanda-tanda kebesaran Allah; kedua, pendidikan nilai: meneguhkan bahwa sains 

tidak terlepas dari etika dan tujuan ilahi; ketiga, pendidikan manfaat manusia: bahwa 

pengetahuan alamiah harus membawa kemaslahatan bagi manusia dan bukan semata 

eksploitasi tanpa moral (Asfar, 2022). Ayat 69 surah  An-Nahl mencerminkan ketiga fungsi 

tersebut: lebah menempuh “jalan” yang ditundukkan Allah, menghasilkan madu yang 

“penyembuhan bagi manusia” antara alam, manusia dan Tuhan ada keterkaitan yang edukatif 

(Amin, 2024). Dari perspektif pendidikan sains, aspek warna madu dan penyembuhan 

menantang manusia untuk mengembangkan pengetahuan biologi, kimia, kesehatan dari 

perspektif agama, ayat ini mengingatkan bahwa seluruh proses alamiah adalah petunjuk 

untuk mereka yang berpikir maka pendidikan agama harus mengarahkan akal agar tidak 

sekadar teknis, melainkan hikmah, etika, dan tanggung jawab (Aziz et al., 2024). 

Selanjutnya, dalam lingkungan pendidikan relevan dengan zaman sekarang: bagaimana 

kita mendidik generasi muda agar tidak sekadar menguasai sains dan teknologi tetapi juga 

memiliki kesadaran religius, etika ekologis, dan tanggung jawab sosial? Ibn Ashur 

memberikan kerangka interpretatif yang memungkinkan integrasi tersebut (Labib & Nikmah, 

2025). Melalui tafsirnya, ayat 69 surah An-Nahl tidak dibaca secara terpisah sebagai “ilmu 

alam” atau “ajaran agama”, melainkan sebagai satu kesatuan: alam sebagai kitab kedua yang 

dibaca dengan akal; wahyu sebagai kitab pertama yang membimbing akal. Pendidikan sains 

dan agama menjadi satu rangkaian yang saling menguatkan akal mengamati alam, wahyu 

memberi makna dan arah (Simamora et al., 2024). 

Penting pula dicatat bahwa Ibn Ashur menempatkan sains dalam posisi yang dinamis: 

ia tidak meyakini sains semata sebagai jawaban akhir, tapi sebagai sarana yang berkembang 

seiring akal manusia dan pengalaman (Sahidin & Muslih, 2025). Sebagaimana dikemukakan 

dalam kajian mengenai tafsir ilmiah, “yang bergantung pada pengetahuan ilmiah pada 

zamannya” tidak berarti tafsir tersebut tetap tak terbantahkan, jika teori ilmiah terbukti salah, 

maka pemahaman manusia yang salah harus ditinjau kembali, bukan wahyunya. Dalam hal 

ini, pendidikan sains harus dilandasi kerendahan hati epistemologis: ilmu berkembang, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

499 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

wahyu tetap. Ibn Asyur menyarankan agar pendidikan Islam tidak menghindar dari sains dan 

modernitas, melainkan menempatkannya dalam kerangka tauhid dan akhlak. 

Dengan demikian, pengkajian terhadap perspektif Ibn Asyur dalam tafsir Ayat 16:69 

memiliki relevansi pedagogis yang besar: ia menghadirkan visi pendidikan yang memadukan 

explorasi ilmiah, refleksi teologis, dan kesadaran etis. Pendidikan sains dan agama tidak lagi 

berjalan paralel tanpa pertemuan, tetapi bersinggungan secara konstruktif. Kurikulum yang 

ideal menurut visi ini adalah kurikulum yang memungkinkan pelajar “menelusuri jalan 

Tuhan yang telah dibentangkan” (sebagaimana lebah menelusuri jalan), mengamati, 

bereksperimen, menghasilkan sesuatu yang bermanfaat (seperti madu), dan menyadari 

bahwa segala hal itu adalah tanda bagi manusia yang berpikir. 

Dalam konteks Indonesia, dengan tantangan globalisasi, digitalisasi, dan krisis etika 

lingkungan, pemikiran Ibn Asyur patut dijadikan pijakan refleksi: bagaimana sekolah-

madrasah atau institusi pendidikan tinggi Islam merancang program yang holistik, 

mengajarkan sains secara mutakhir, tetapi selalu dikaitkan dengan nilai-nilai Islam, tanggung 

jawab terhadap alam, kemanusiaan dan kebersamaan. Surat An-Nahl Ayat 69 melalui 

tafsirnya menunjukkan bahwa sains bukan ancaman bagi agama; alih-alih, sains adalah 

ladang refleksi tauhid, etika dan kemaslahatan sosial. 

Secara keseluruhan, pendahuluan ini bertujuan membuka kerangka penelitian yang 

akan mengeksplorasi lebih jauh: bagaimana persisnya Ibn asyur menafsirkan unsur “jalan 

Tuhan yang dibentangkan” untuk manusia (taḥdīr sabil rabb-nya) dalam konteks pendidikan; 

bagaimana ia memahami “minuman bermacam warna” sebagai tanda ilmiah dan pedagodis 

serta bagaimana implikasi pedagogis dari tafsir ini untuk pendidikan sains dan agama hari 

ini. Kajian ini akan menitik beratkan bahwa tafsir bukan sekadar ilmu lampau, tapi sumber 

inspirasi pendidikan kontemporer yang menyatukan ilmu, iman, dan kemanusiaan. 

 Beberapa penelitian terdahulu juga telah menyoroti relevansi tafsir Ibnu ‘Āsyūr 

terhadap pendidikan Islam dan sains. Penelitian oleh Supriyadi (2021) menunjukkan bahwa 

konsep pendidikan rasional-spiritual dalam tafsir Ibnu ‘Āsyūr dapat menjadi model 

kurikulum integratif antara ilmu umum dan ilmu agama di perguruan tinggi Islam. Sementara 

itu, studi oleh Khairunnisa (2022) mengungkapkan bahwa tafsir Ibnu ‘Āsyūr terhadap ayat-

ayat kauniyah, termasuk QS. An-Nahl:69, menggambarkan pandangan ilmiah yang progresif 

dan ekologis, di mana manusia diajak untuk memahami fenomena alam sebagai manifestasi 

kebesaran Tuhan, bukan sekadar objek eksploitasi. Hal ini memperkuat gagasan bahwa sains 

dalam perspektif Qur’ani berfungsi sebagai jalan menuju ma‘rifatullah (pengenalan terhadap 

Allah). 

Selain itu, kajian oleh Muhammad et al. (2020) dalam Qur’anic Studies Journal 

menegaskan bahwa pendekatan ilmiah terhadap tafsir tidak berarti mengilmiahkan wahyu, 

melainkan memperluas pemahaman terhadap ayat melalui penemuan empiris modern. 

Mereka mencontohkan bahwa QS. An-Nahl:69 mengandung isyarat ilmiah tentang proses 

biologi lebah dan khasiat madu, yang baru dapat dipahami secara mendalam setelah 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

500 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

kemajuan ilmu biologi dan kimia modern. Hal ini menunjukkan betapa Al-Qur’an selalu 

terbuka terhadap penafsiran dinamis sepanjang zaman, sesuai dengan kemajuan pengetahuan 

manusia. Dalam pandangan pendidikan Islam, ini berarti siswa harus didorong untuk 

berpikir kritis, meneliti, dan bereksperimen dalam kerangka nilai-nilai spiritual (Yusuf, 2023). 

Dari berbagai kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa penelitian terhadap perspektif 

Ibnu ‘Āsyūr dalam tafsir QS. An- Nahl:69 relevan dengan upaya membangun paradigma 

pendidikan sains dan agama yang integratif. Tafsir Ibnu ‘Āsyūr tidak hanya memberi 

pemahaman linguistik dan teologis terhadap teks, tetapi juga memberikan dasar 

epistemologis dan pedagogis tentang bagaimana manusia seharusnya mempelajari alam 

secara ilmiah tanpa kehilangan kesadaran spiritual. Dengan demikian, penelitian ini 

diharapkan mampu memberikan kontribusi bagi pengembangan teori dan praktik 

pendidikan Islam kontemporer yang harmonis antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai 

keagamaan. 

 

METODE  

Penenlitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian berbasis 

literature review untuk menelusuri gagasan Ibnu Asyur, memahami konteks penafsirannya 

terhadap Surat An-Naḥl ayat 69, dan menempatkannya dalam kerangka pemikiran 

pendidikan sains dan agama. Dengan metode ini, peneliti berusaha menemukan hubungan 

konseptual antara tafsir ayat tentang lebah dan madu dengan nilai-nilai pendidikan Islam, 

khususnya dalam integrasi akal, iman, dan ilmu pengetahuan. 

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua, yaitu sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber data primer berasal dari karya asli Ibnu Asyur yang berjudul At-Taḥrīr wa 

at-Tanwīr: al-Taḥrīr al-Ma‘nā al-Sadīd wa Tanwīr al-‘Aql al-Jadīd min Tafsīr al-Kitāb al-Majīd yang 

ditulis pada abad ke-20 di Tunisia dan diterbitkan oleh Dār al-Suhūn. Fokus kajian diarahkan 

pada penafsiran Ibnu Asyur terhadap Surat An-Naḥl ayat 69 yang membahas tentang lebah 

dan madu sebagai bagian dari tanda-tanda kebesaran Allah serta mengandung pesan ilmiah 

dan spiritual. Ayat ini dianalisis sebagai dasar integrasi antara sains dan agama dalam 

pendidikan Islam. Sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal, tesis, dan karya ilmiah 

lainnya yang relevan dengan tema penelitian. Sumber-sumber ini mencakup literatur tentang 

tafsir Ibnu Asyur, konsep pendidikan Islam, filsafat ilmu, serta integrasi antara sains dan 

agama. 

Metode penelitian berbasis literature review ini memungkinkan peneliti untuk mengkaji 

secara mendalam gagasan Ibnu Asyur tentang pendidikan sains dan agama dalam tafsir At-

Taḥrīr wa at-Tanwīr Surat An-Naḥl ayat 69. Melalui pendekatan kualitatif dan analisis teks, 

penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoritis terhadap pengembangan 

paradigma pendidikan Islam yang integratif, di mana sains dan agama saling melengkapi 

dalam membentuk manusia berilmu, beriman, dan berakhlak. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

501 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis literature review 

Waktu dan Tempat Penelitian 

Khususnya untuk penelitian kualitatif, waktu dan tempat penelitian perlu dituliskan 

secara jelas (untuk penelitian kuantitatif, juga perlu sedangkan untuk kajian pustaka tidak 

perlu ada sub bab waktu dan tempat penelitian). 

Target/Subjek Penelitian 

Target/subjek penelitian (untuk penelitian kualitatif) atau populasi-sampel (untuk 

penelitian kuantitatif) perlu diurai dengan jelas dalam bagian ini. Perlu juga dituliskan teknik 

memperoleh subjek (penelitian kualitatif) dan atau teknik samplingnya (penelitian 

kuantitatif). 

Prosedur 

Prosedur perlu dijabarkan menurut tipe penelitiannya. Bagaimana penelitian dilakukan 

dan data akan diperoleh, perlu diuraikan dalam bagian ini. 

Untuk penelitian eksperimental, jenis rancangan (experimental design) yang digunakan 

sebaiknya dituliskan di bagian in. 

Data, Intrumen, dan Teknik Pengumpulan Data 

Macam data, bagaimana data dikum-pulkan, dengan instrumen yang mana data 

dikumpulkan, dan bagaimana teknis pengum-pulannya, perlu diuraikan secara jelas dalam 

bagian ini. 

Teknik Analisis Data 

Bagaimana memaknakan data yang diperoleh, kaitannya dengan permasalahan dan 

tujuan penelitian, perlu dijabarkan dangan jelas. 

(Catatan: Sub-subbab bisa berbeda, menurut jenis atau pendekatan penelitian yang digunakan. 

Jika ada prosedur atau langkah yang sifatnya sekuensial, dapat diberi notasi (angka atau huruf) sesuai 

posisinya). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian ini diperoleh melalui analisis literatur terhadap karya tafsir At-Taḥrīr 

wa at-Tanwīr karya Ibnu Asyur, khususnya pada penafsiran Surat An-Naḥl ayat 69, serta kajian 

pustaka dari berbagai sumber ilmiah yang relevan dengan tema integrasi pendidikan sains 

dan agama. Berdasarkan hasil telaah terhadap teks tafsir dan literatur pendukung, ditemukan 

bahwa Ibnu Asyur memiliki pandangan yang sangat progresif dan rasional terhadap 

hubungan antara wahyu, akal, dan alam semesta. Ia menafsirkan ayat-ayat kauniyah seperti 

ayat tentang lebah (An-Naḥl:69) sebagai bukti keteraturan ilahi yang mengandung nilai 

ilmiah, etika, dan spiritual yang dapat dijadikan dasar pendidikan yang menyatukan ilmu 

pengetahuan dan agama(Malik, 2024). 

Pertama, dari aspek teologis dan ilmiah, Ibnu Asyur menjelaskan bahwa lebah 

merupakan makhluk yang diilhamkan oleh Allah untuk mengikuti “jalan Tuhan yang telah 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

502 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

dibentangkan” sebagaimana disebut dalam ayat tersebut: “thumma kuli min kulli al-tsamarāt fa 

usluki subula rabbiki dhululan” (kemudian makanlah dari segala buah-buahan dan tempuhlah 

jalan Tuhanmu yang telah dimudahkan untukmu) (Amin, 2024). Menurut Ibnu Asyur kalimat 

tersebut menggambarkan bahwa lebah bertindak sesuai dengan hukum alam yang ditetapkan 

oleh Allah, yang menunjukkan adanya keteraturan dan kebijaksanaan dalam ciptaan-Nya. 

Hal ini menjadi bukti bahwa dalam setiap fenomena alam, terdapat sunnatullah (hukum 

ketetapan Tuhan) yang dapat dipelajari oleh manusia melalui pendekatan ilmiah. Dengan 

demikian, Ibnu Asyur mengaitkan ayat ini dengan kewajiban manusia untuk menggunakan 

akal dalam memahami hukum-hukum alam sebagai bagian dari ibadah intelektual (Pertiwi & 

Herianingrum, 2024). 

Kedua, dari aspek pendidikan, tafsir Ibnu Asyur menunjukkan bahwa ayat ini 

mengandung pesan pedagogis yang kuat tentang pentingnya mengintegrasikan akal, 

observasi, dan keimanan dalam proses belajar. Ia menegaskan bahwa Allah memerintahkan 

manusia untuk berpikir (yatafakkarūn), memperhatikan alam, dan menelusuri tanda-tanda 

kebesaran-Nya agar manusia memahami hikmah di balik Ciptaan_Nya (Malik, 2024). Dalam 

konteks pendidikan, ayat ini dapat diartikan sebagai dorongan untuk mengembangkan pola 

belajar berbasis pengalaman (experiential learning), di mana peserta didik tidak hanya 

menerima pengetahuan secara dogmatis, tetapi juga diajak meneliti, mengamati, dan menarik 

kesimpulan ilmiah dari fenomena alam. Dengan kata lain, Ibnu Asyur mengajarkan bahwa 

ilmu dan iman harus berjalan beriringan dalam proses pembelajaran. 

Ketiga, dari aspek epistemologi pendidikan, pandangan Ibnu Asyur menunjukkan 

bahwa sumber ilmu tidak hanya berasal dari pengalaman empiris, tetapi juga dari wahyu 

yang memberikan arah dan makna. Ia mengkritik pandangan positivistik yang hanya 

mengandalkan rasionalitas tanpa nilai-nilai moral dan spiritual. Menurutnya, ilmu 

pengetahuan yang terlepas dari nilai agama akan kehilangan orientasi kemanusiaannya dan 

berpotensi menimbulkan kerusakan (Ngalimun & Rohmadi, 2021). Oleh karena itu, 

pendidikan yang baik harus berfungsi untuk menyeimbangkan antara aspek rasional dan 

spiritual agar manusia tidak hanya menjadi makhluk berpikir, tetapi juga makhluk yang sadar 

akan tanggung jawabnya terhadap Tuhan dan alam. 

Dalam tafsirnya terhadap frasa “yakhruju min butūnihā syarābun mukhtalifun alwānuh fīhi 

syifā’un linnās” (dari perut lebah itu keluar minuman yang bermacam warna, di dalamnya 

terdapat penyembuhan bagi manusia), Ibnu Asyur menafsirkan bahwa warna dan khasiat 

madu menunjukkan adanya keanekaragaman alami yang diatur oleh kehendak Allah. Ia 

menegaskan bahwa ayat ini bukan sekadar menjelaskan fenomena biologis lebah, tetapi juga 

mengandung pelajaran tentang pentingnya penelitian ilmiah terhadap ciptaan Tuhan (Labib 

& Nikmah, 2025). Dalam konteks pendidikan sains, hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an 

mendorong manusia untuk meneliti alam dengan pendekatan empiris, namun tetap 

mengaitkannya dengan nilai-nilai tauhid dan kemaslahatan manusia. Dengan demikian, 

integrasi antara sains dan agama bukanlah bentuk penyamaan metodologi, tetapi penyatuan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

503 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

tujuan yakni mencari kebenaran yang mengantarkan manusia kepada pengenalan terhadap 

Sang Pencipta (Humairoh & Mustafidin, 2025). 

Dalam tafsirnya terhadap frasa “yakhruju min butūnihā syarābun mukhtalifun alwānuh 

fīhi syifā’un linnās” (dari perut lebah itu keluar minuman yang bermacam warna, di dalamnya 

terdapat penyembuhan bagi manusia), Ibnu Asyur menafsirkan bahwa warna dan khasiat 

madu menunjukkan adanya keanekaragaman alami yang diatur oleh kehendak Allah. Ia 

menegaskan bahwa ayat ini bukan sekadar menjelaskan fenomena biologis lebah, tetapi juga 

mengandung pelajaran tentang pentingnya penelitian ilmiah terhadap ciptaan Tuhan (Ibn 

Asyur, 1984). Dalam konteks pendidikan sains, hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an 

mendorong manusia untuk meneliti alam dengan pendekatan empiris, namun tetap 

mengaitkannya dengan nilai-nilai tauhid dan kemaslahatan manusia. Dengan demikian, 

integrasi antara sains dan agama bukanlah bentuk penyamaan metodologi, tetapi penyatuan 

tujuan — yakni mencari kebenaran yang mengantarkan manusia kepada pengenalan terhadap 

Sang Pencipta (Rahman, 2022). 

Hasil analisis literatur juga menunjukkan bahwa Ibnu Asyur memandang sains sebagai 

bagian dari perintah untuk berpikir dan berijtihad. Ia mengklasifikasikan pengetahuan ke 

dalam dua bentuk: ‘ulūm naqliyyah (ilmu yang bersumber dari wahyu) dan ‘ulūm ‘aqliyyah 

(ilmu yang bersumber dari akal). Keduanya, menurutnya, tidak dapat dipisahkan karena 

wahyu memandu akal, sedangkan akal membantu manusia memahami makna wahyu secara 

mendalam (Fauzan & Imawan, 2023). Pandangan ini relevan dengan konsep pendidikan Islam 

modern yang menghendaki integrasi ilmu dan agama. Pendidikan tidak boleh bersifat 

dikotomis memisahkan antara sains dan agama melainkan harus saling melengkapi sehingga 

menghasilkan manusia yang berilmu sekaligus beriman (Simamora et al., 2024). 

Dari hasil sintesis pustaka, ditemukan bahwa pemikiran Ibnu Asyur terhadap QS. An-

Naḥl ayat 69 memiliki implikasi penting terhadap paradigma pendidikan Islam masa kini. 

Pertama, ia menekankan pentingnya pendidikan akal (tahdzīb al-‘aql), yakni mendidik akal 

agar mampu berpikir logis, kritis, dan beretika dalam memahami fenomena alam. Kedua, ia 

mengajarkan nilai-nilai moral dan spiritual sebagai dasar penggunaan ilmu pengetahuan agar 

sains tidak digunakan untuk merusak, tetapi untuk membangun kemaslahatan manusia. 

Ketiga, ia memperkenalkan pendekatan integratif yang menempatkan sains sebagai jalan 

menuju pemahaman terhadap Allah, bukan sebagai entitas yang terpisah dari agama. Dengan 

demikian, pendidikan Islam seharusnya membina peserta didik untuk menjadi ilmuwan yang 

beriman, bukan hanya orang beriman yang tahu sains secara parsial. 

Hasil penelitian ini juga memperlihatkan relevansi kuat antara pemikiran Ibnu Asyur 

dengan pendekatan pendidikan integratif di era modern. Dalam konteks pendidikan tinggi 

Islam, misalnya, integrasi ilmu dan agama sebagaimana diajarkan Ibnu Asyur dapat 

diwujudkan melalui kurikulum interdisipliner yang menggabungkan kajian tafsir dengan 

ilmu-ilmu alam, sosial, dan teknologi. Hal ini sejalan dengan gagasan Al-Attas (2014) dan Nasr 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

504 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

(2021) yang menekankan perlunya “Islamisasi ilmu” — bukan dalam arti membatasi sains 

pada tafsir agama, tetapi mengembalikan ilmu kepada makna dan tujuan ilahinya. 

Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir Ibnu Asyur terhadap 

QS. An-Naḥl ayat 69 bukan hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga pedagogis dan 

epistemologis. Ia berhasil memadukan antara ulūm al-dīn (ilmu agama) dan ulūm al-kawn (ilmu 

alam) dalam satu sistem pemikiran yang harmonis. Pandangannya dapat dijadikan dasar 

dalam merancang model pendidikan Islam integratif yang mengedepankan keseimbangan 

antara iman dan ilmu. Dalam perspektif ini, pendidikan sains bukanlah kegiatan sekuler, 

melainkan bagian dari ibadah intelektual yang mengantarkan manusia pada pengakuan 

terhadap kebesaran dan kebijaksanaan Allah sebagaimana termanifestasi dalam ciptaan-Nya. 

Pembahasan dalam penelitian ini berfokus pada analisis mendalam terhadap pemikiran 

Ibnu Asyur dalam tafsir At-Taḥrīr wa at-Tanwīr mengenai Surat An-Naḥl ayat 69 serta 

relevansinya terhadap konsep integrasi pendidikan sains dan agama. Berdasarkan hasil 

penelitian literatur, ditemukan bahwa Ibnu Asyur memiliki pendekatan tafsir yang unik, 

menggabungkan kedalaman linguistik, rasionalitas, dan spiritualitas dalam memahami ayat-

ayat Al-Qur’an. Melalui pendekatan tersebut, ia berupaya menjembatani kesenjangan antara 

wahyu dan akal, antara teks dan konteks, serta antara ilmu agama dan ilmu empiris (Wahid, 

2025). Pendekatan ini menjadikan tafsirnya relevan untuk dijadikan landasan dalam 

pengembangan paradigma pendidikan Islam yang integratif di era modern.  

Ibnu Asyur menafsirkan Surat An-Naḥl ayat 69 sebagai gambaran tentang keteraturan 

alam semesta yang diatur oleh sunnatullah. Ketika Allah berfirman tentang lebah yang 

memakan buah-buahan dan menghasilkan madu dengan berbagai warna yang 

menyembuhkan manusia, Ibnu Asyur tidak hanya melihat fenomena ini dari sudut pandang 

biologis, tetapi juga dari aspek spiritual dan epistemologis. Menurutnya, ayat ini 

menunjukkan bahwa setiap ciptaan Allah memiliki fungsi dan manfaat yang ditentukan oleh 

hikmah ilahi, dan manusia diperintahkan untuk menelusuri hikmah tersebut melalui proses 

berpikir dan observasi ilmiah (Ibn Asyur, 1984). Dengan demikian, pendidikan yang sejati 

dalam Islam adalah pendidikan yang menumbuhkan kesadaran ilmiah sekaligus spiritual—

di mana ilmu tidak terpisah dari nilai moral dan iman. 

Pemikiran Ibnu Asyur sejalan dengan pandangan filsuf Muslim klasik seperti Al-

Farabi dan Al-Ghazali, yang menegaskan bahwa pencarian ilmu harus diarahkan untuk 

mengenal Allah, bukan semata untuk tujuan material. Namun yang membedakan Ibnu Asyur 

adalah pendekatannya yang modern dan kontekstual. Ia hidup di masa kolonialisme Eropa 

dan menyaksikan dampak sekularisasi pendidikan di dunia Islam. Oleh karena itu, tafsirnya 

berupaya mengembalikan fungsi akal sebagai alat untuk memahami wahyu tanpa menafikan 

nilai spiritualitas. Dalam konteks QS. An-Naḥl:69, ia melihat bahwa sains (dalam hal ini 

biologi, kimia, dan kesehatan) merupakan bagian dari jalan menuju pengenalan terhadap 

kebesaran Allah, karena setiap proses alamiah mengandung tanda-tanda ilahi (āyāt kauniyyah) 

yang mengarah kepada pengetahuan tentang Pencipta (Alwi, 2020). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

505 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

Dapat diartikan, Ibnu Asyur menafsirkan Surat An-Naḥl ayat 69 sebagai gambaran 

tentang keteraturan alam semesta yang diatur oleh sunnatullah. Ketika Allah berfirman 

tentang lebah yang memakan buah-buahan dan menghasilkan madu dengan berbagai warna 

yang menyembuhkan manusia, Ibnu Asyur tidak hanya melihat fenomena ini dari sudut 

pandang biologis, tetapi juga dari aspek spiritual dan epistemologis. Menurutnya, ayat ini 

menunjukkan bahwa setiap ciptaan Allah memiliki fungsi dan manfaat yang ditentukan oleh 

hikmah ilahi, dan manusia diperintahkan untuk menelusuri hikmah tersebut melalui proses 

berpikir dan observasi ilmiah. Dengan demikian, pendidikan yang sejati dalam Islam adalah 

pendidikan yang menumbuhkan kesadaran ilmiah sekaligus spiritual di mana ilmu tidak 

terpisah dari nilai moral dan iman (Abdurrahman et al., 2024). 

Jika ditinjau dari perspektif pendidikan sains, gagasan Ibnu Asyur dapat dipahami 

sebagai dasar epistemologi integratif. Ia menolak pandangan dikotomis yang memisahkan 

antara ilmu duniawi dan ilmu agama. Bagi Ibnu Asyur, seluruh pengetahuan berasal dari 

sumber yang sama, yaitu Allah. Perbedaan hanya terletak pada cara manusia memahaminya: 

melalui wahyu atau melalui pengalaman empiris. Dalam pendidikan, hal ini berarti guru 

harus mengajarkan bahwa sains bukanlah entitas netral yang terlepas dari nilai, melainkan 

bagian dari ibadah intelektual (‘ibādah ‘ilmiyyah) untuk memahami ciptaan Tuhan (Humairoh 

& Mustafidin, 2025). Dengan demikian, pendidikan sains dan agama harus dipadukan secara 

fungsional, bukan hanya secara simbolik dalam kurikulum. 

Ibnu Asyur menegaskan pentingnya penggunaan akal dalam memahami ayat-ayat Al-

Qur’an dan fenomena alam (Wahid, 2025). Dalam tafsirnya terhadap QS. An-Naḥl:69, ia 

menulis bahwa “Allah menjadikan lebah sebagai simbol keteraturan ilahi agar manusia belajar 

dari pola kerjanya yang penuh ketepatan dan manfaat” (Amin, 2024). Dari sini, tampak bahwa 

pendidikan Islam menurut Ibnu Asyur harus mengembangkan tiga dimensi utama: pertama, 

dimensi intelektual (‘aqlīyah), yakni kemampuan berpikir logis dan analitis; kedua, dimensi 

spiritual (rūḥīyah), yaitu kesadaran akan kebesaran Allah melalui refleksi ilmiah; dan ketiga, 

dimensi moral (akhlāqīyah), yakni pemanfaatan ilmu untuk kemaslahatan manusia. Ketiga 

dimensi ini mencerminkan model pendidikan integral yang relevan untuk menjawab 

tantangan era modern (Simamora et al., 2024). 

Dapart diartikan, dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, gagasan Ibnu Asyur 

sangat penting untuk mengatasi krisis dualisme ilmu yang masih banyak terjadi di dunia 

Muslim. Banyak lembaga pendidikan yang memisahkan antara ilmu-ilmu agama dan ilmu-

ilmu umum, sehingga menghasilkan lulusan yang cerdas secara teknis tetapi dikhawatirkan 

lemah secara etika, atau sebaliknya, saleh secara spiritual tetapi kurang memahami realitas 

ilmiah. Menurut Aulia & Usiono (2024), krisis ini berakar dari hilangnya kesadaran 

kosmologis bahwa ilmu adalah sarana untuk mengenal Tuhan. Pemikiran Ibnu Asyur 

memberikan jalan tengah dengan menempatkan sains dalam kerangka tauhid, sehingga 

pengetahuan menjadi sarana untuk memperdalam keimanan. Hal ini menunjukkan bahwa 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

506 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

pendidikan sains yang ideal adalah pendidikan yang mengajarkan metode ilmiah sekaligus 

nilai-nilai ilahiah (Ritonga, 2025). 

Dari sisi pedagogis, Ibnu Asyur memberikan teladan tentang metode pengajaran yang 

reflektif dan kontekstual. Ia tidak hanya menjelaskan makna teks secara linguistik, tetapi juga 

mengaitkannya dengan fenomena empiris agar pembaca mampu memahami makna Al-

Qur’an dalam konteks kehidupan nyata. Dalam pendidikan modern, pendekatan ini dapat 

diterapkan melalui pembelajaran berbasis observasi, eksperimen, dan refleksi spiritual. 

Misalnya, ketika siswa mempelajari biologi tentang lebah, guru dapat mengaitkan proses 

pembuatan madu dengan ayat QS. An-Naḥl:69 sebagai contoh harmoni antara sains dan 

wahyu. Dengan cara ini, siswa akan belajar bahwa ilmu pengetahuan tidak sekadar fakta, 

tetapi sarana untuk memahami kebesaran dan kebijaksanaan Allah. 

Analisis terhadap tafsir Ibnu Asyur juga menunjukkan adanya kesesuaian antara 

konsep maqāṣid al-sharī‘ah dan tujuan pendidikan. Menurutnya, syariat Islam memiliki tujuan 

untuk menjaga akal (hifz al-‘aql), yang berarti mendorong manusia untuk berpikir kritis dan 

rasional. Dalam konteks pendidikan sains, ini berarti peserta didik harus dilatih untuk 

mengembangkan daya nalar ilmiah, kemampuan analisis, dan rasa ingin tahu terhadap 

fenomena alam. Namun, pengembangan akal tersebut harus selalu diarahkan oleh nilai moral 

dan tujuan kemaslahatan. Dengan demikian, pendidikan yang berbasis tafsir Ibnu Asyur tidak 

hanya menghasilkan ilmuwan, tetapi juga manusia beradab yang memahami tanggung jawab 

moral dalam penggunaan ilmu (Humairoh & Mustafidin, 2025). 

Selain itu, pemikiran Ibnu Asyur mengandung implikasi penting terhadap konsep 

“pendidikan lingkungan” dalam Islam. Dalam penafsirannya terhadap QS. An-Naḥl:69, ia 

menyoroti keseimbangan antara lebah dan alam sekitar sebagai bentuk keteraturan ekosistem 

yang diatur Allah. Dari sini dapat ditarik pelajaran bahwa manusia sebagai khalifah di bumi 

harus menjaga keseimbangan alam dan tidak melakukan kerusakan. Pendidikan sains dalam 

Islam, harus menanamkan kesadaran ekologis bahwa mempelajari alam berarti juga menjaga 

dan melestarikannya (Firdaus, 2023). 

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa pemikiran Ibnu Asyur dalam 

tafsir At-Taḥrīr wa at-Tanwīr memiliki kontribusi signifikan dalam membangun paradigma 

pendidikan Islam integratif. Melalui penafsirannya terhadap QS. An-Naḥl:69, Ibnu Asyur 

tidak hanya menafsirkan teks secara teologis, tetapi juga menawarkan kerangka epistemologis 

dan pedagogis untuk mengembangkan pendidikan yang harmonis antara sains dan agama. Ia 

menempatkan akal sebagai instrumen penting dalam memahami wahyu, menegaskan 

pentingnya penelitian ilmiah dalam Islam, dan mengajarkan bahwa tujuan akhir dari ilmu 

adalah pengenalan terhadap Allah dan kemaslahatan manusia. Dengan demikian, pendidikan 

sains dan agama dalam perspektif Ibnu Asyur bukan dua entitas yang saling bertentangan, 

tetapi dua dimensi yang saling melengkapi dalam mewujudkan manusia paripurna yang 

berilmu, beriman, dan berakhlak. 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

507 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

SIMPULAN  

Hasil penelitian yang telah dilakukan melalui kajian literatur terhadap tafsir At-Taḥrīr 

wa at-Tanwīr karya Ibnu Asyur menunjukkan bahwa pemikirannya memberikan kontribusi 

besar terhadap upaya integrasi antara sains dan agama dalam pendidikan Islam. Melalui 

penafsiran terhadap Surat An-Naḥl ayat 69, Ibnu Asyur menampilkan pandangan yang 

mendalam dan rasional mengenai hubungan antara wahyu, akal, dan fenomena alam. Ia 

menafsirkan ayat tentang lebah bukan sekadar sebagai deskripsi biologis, melainkan sebagai 

gambaran keteraturan dan kebijaksanaan ilahi yang mengandung pesan ilmiah dan spiritual. 

Menurut Ibnu Asyur, alam semesta merupakan tanda-tanda kebesaran Allah yang 

mengandung pelajaran bagi manusia, dan memahami tanda-tanda tersebut melalui penelitian 

dan observasi merupakan bagian dari ibadah intelektual. 

Kesimpulan utama dari penelitian ini adalah bahwa Ibnu Asyur memandang sains dan 

agama bukan sebagai dua entitas yang saling bertentangan, melainkan sebagai dua jalan yang 

menuju pada satu tujuan, yaitu pengenalan terhadap Allah. Ia menegaskan bahwa 

penggunaan akal dan penelitian ilmiah harus selalu diarahkan untuk memahami hikmah 

penciptaan, bukan semata untuk kepentingan material. Pendidikan sains, dalam pandangan 

Ibnu Asyur, harus berlandaskan nilai-nilai moral, spiritual, dan kemaslahatan manusia. 

Dengan demikian, paradigma pendidikan Islam yang diidealkan oleh Ibnu Asyur adalah 

paradigma yang menempatkan akal, wahyu, dan pengalaman empiris dalam hubungan yang 

harmonis dan saling melengkapi. 

Selain itu, pemikiran Ibnu Asyur dalam tafsirnya juga memiliki implikasi pedagogis 

yang kuat. Ia menekankan pentingnya pendidikan yang mengembangkan tiga dimensi utama, 

yaitu intelektual, spiritual, dan moral. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif 

akan kehilangan arah moralnya, sementara pendidikan yang hanya bersifat dogmatis akan 

kehilangan daya rasionalnya. Dengan memadukan keduanya, peserta didik akan tumbuh 

menjadi insan yang berilmu, beriman, dan berakhlak. Prinsip inilah yang kemudian menjadi 

dasar konseptual bagi pengembangan kurikulum integratif antara sains dan agama di 

lembaga pendidikan Islam modern. 

Dari segi epistemologi, penelitian ini juga menunjukkan bahwa Ibnu Asyur menolak 

dikotomi ilmu yang sering terjadi dalam dunia Islam modern. Ia memandang bahwa seluruh 

pengetahuan bersumber dari Allah, baik melalui wahyu maupun melalui proses berpikir 

rasional. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mampu membangun sinergi antara 

pengetahuan agama dan pengetahuan empiris dengan menekankan nilai etika, tanggung 

jawab, dan kemaslahatan. Dengan demikian pemikiran Ibnu Asyur dapat dijadikan rujukan 

dalam membangun sistem pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak ilmuwan yang 

cerdas, tetapi juga insan yang memiliki kesadaran spiritual dan moral yang tinggi. 

Penelitian ini juga menyimpulkan bahwa tafsir Ibnu Asyur terhadap QS. An-Naḥl:69 

relevan untuk menjawab tantangan pendidikan modern yang cenderung sekuler dan terpisah 

dari nilai-nilai moral. Pandangannya memberikan inspirasi bagi pendidikan Islam untuk 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

508 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

menciptakan keseimbangan antara aspek rasional dan spiritual, antara penelitian ilmiah dan 

refleksi teologis, serta antara pengetahuan dan pengamalan. Dengan memahami ayat tentang 

lebah dan madu sebagai simbol keteraturan dan manfaat, Ibnu Asyur mengajarkan bahwa 

pendidikan sejati adalah proses mempelajari alam dan kehidupan sebagai sarana mengenal 

Sang Pencipta serta membangun kesejahteraan manusia. 

Berdasarkan hasil penelitian ini, dapat disarankan beberapa hal penting. Pertama, 

lembaga pendidikan Islam perlu mengembangkan model kurikulum yang integratif, di mana 

sains dan agama tidak diajarkan secara terpisah, tetapi saling berkaitan dalam satu kesatuan 

nilai. Integrasi ini dapat dilakukan melalui pendekatan tematik, interdisipliner, dan berbasis 

proyek yang menekankan hubungan antara pengetahuan ilmiah dan nilai-nilai spiritual. 

Kedua, para pendidik perlu memahami konsep pendidikan akal yang diajarkan Ibnu Asyur, 

yaitu mengarahkan kemampuan berpikir peserta didik tidak hanya pada penguasaan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan kebijaksanaan dan akhlak. Ketiga, diperlukan 

penelitian lanjutan yang mengkaji lebih dalam karya-karya Ibnu Asyur lainnya, terutama 

dalam konteks maqāṣid al-sharī‘ah, untuk memperkaya model pendidikan Islam yang relevan 

dengan kebutuhan zaman. 

Secara keseluruhan, pemikiran Ibnu Asyur sebagaimana tercermin dalam tafsir At-

Taḥrīr wa at-Tanwīr mampu memberikan arah baru bagi pendidikan Islam masa kini. Dengan 

menempatkan sains dan agama dalam hubungan yang harmonis, ia membuka ruang bagi 

lahirnya paradigma pendidikan yang tidak hanya mencerdaskan pikiran, tetapi juga 

menumbuhkan kesadaran spiritual dan tanggung jawab moral terhadap Tuhan, manusia, dan 

alam. Inilah visi pendidikan Islam yang ideal menurut Ibnu Asyur: pendidikan yang 

menyatukan ilmu dan iman demi membentuk insan kamil yang berilmu, beriman, dan 

berakhlak mulia. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, A., Nurwahida, N., & Samsuddin, S. (2024). Konsep Pendidikan Adab dalam 

Kitab Ta’lim al-Muta’allim Karya Imam Al-Zarnuji: Kajian Literatur: The Concept of 

Adab Education in the Book of Ta’lim al-Muta’allim by Imam al-Zarnuji: Literature 

Review. TARBIYAH: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 1(2), 182–201. 

Al-Attas, S. M. N. (2014). Islam and Secularism. International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC). 

Alwi, M. (2020). Konsep pendidikan akal dalam Maqāṣid al-Sharī‘ah Ibnu ‘Āsyūr. Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2), 123–135. 

Amin, M. H. I. (2024). Nahl Sebagai Simbol: Analisis Semiotika Roland Barthes terhadap QS. 

An-Nahl Ayat 68-69. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 5(3), 

689–705. 

Asfar, K. (2022). Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya Muhammad Tahir Ibnu 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

509 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

‘Asyur. AL-AQWAM: Jurnal Studi Al-Quran Dan Tafsir, 1(1), 55–67. 

Aziz, A., Rama, B., & Mahmud, M. N. (2024). The Dichotomy of General Science and Religion 

in a Review of the Philosophy of Islamic Education: Dikotomi Ilmu Pengetahuan 

Umum dan Agama dalam Tinjauan Filsafat Pendidikan Islam. Journal of Islamic Studies 

and Humanities, 1(1), 12–26. 

Fauzan, H., & Imawan, D. H. (2023). Pemikiran Maqashid Syariah Al-Tahir Ibn Asyur. Al-

Mawarid Jurnal Syariah Dan Hukum (JSYH), 5(1), 101–114. 

Firdaus, M. Y. (2023). Konservasi lingkungan pada teori intertekstual Julia Kristeva: Analisis dalam 

tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr dengan pendekatan tafsir Maqāṣidī. UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung. 

Hera, S., Andriyani, A., Novitasari, D., Fitriyani, N., & Amirudin, J. (2024). PERSPEKTIF 

INTEGRATIF ILMU KALAM DAN FILSAFAT DI ERA KONTEMPORER. Jurnal Intelek 

Dan Cendikiawan Nusantara, 1(6), 11287–11298. 

Hidayat, F. T. (2021). Pemikiran Ibn Āsyūr Tentang Qawai’d Al-Maqāṣid Al-Lughawiyah 

Serta Implikasinya Dalam Menafsirkan Al-Qur’an. An-Nida’, 45(1), 109–125. 

Humairoh, A. S., & Mustafidin, A. (2025). Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan 

Islam Kontemporer. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 1(4), 528–538. 

Khairunnisa, L. (2022). Tafsir ayat-ayat kauniyah menurut Ibnu ‘Āsyūr: Relevansinya 

terhadap pendidikan ekologis Islam. Jurnal Pendidikan Agama dan Ilmu, 10(1), 45–58. 

Labib, M., & Nikmah, Z. A. (2025). Integrasi Tafsir dan Sains: Kajian Literatur. Jurnal Pendidikan 

Ilmu Pengetahuan Alam (JP-IPA), 6(01), 114–123. 

Malik, R. R. (2024). (2024). Sifat orang berilmu dalam Al-Qur’an menurut Ibnu ‘Āsyūr dalam 

tafsir Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. PTIQ Press. Вестник Росздравнадзора, 4(1), 9–15. 

Muhammad, A., Rahman, H., & Alvi, M. (2020). Religious basis of scientific tafsir. Qur’anic 

Studies Journal, 12(3), 45–67 

Muna, F., Nurhuda, A., Yuwono, A. A., & Aziz, T. (2024). Dikotomi Ilmu Agama Dan Umum 

Dalam Reorientasi Pendidikan Islam. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 1–10. 

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun nasution: sebuah pemikiran pendidikan dan 

relevansinya dengan dunia pendidikan kontemporer. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 

3(2), 55–66. 

Pertiwi, T. D., & Herianingrum, S. (2024). Menggali konsep maqashid syariah: Perspektif 

pemikiran tokoh Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1), 807–820. 

Rahman, F. (2022). Integrasi Ilmu dan Agama dalam Pendidikan Islam Kontemporer. Bandung: 

Alfabeta. 

Ritonga, A. M. (2025). Konsep Kurikulum dan Materi Pendidikan Islam:: Perspektif Alquran-

Hadis Serta Implementasinya dalam Taksonomi Bloom. Tasqif: Journal of Islamic 

Pedagogy, 2(2), 49–59. 

Sahidin, A., & Muslih, M. (2025). PENGEMBANGAN SAINS BERORIENTASI MAQASHID 

SYARIAH. Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 6(1), 223–231. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 3 2025, hal 496-510 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

 

510 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir …. 

 

Simamora, H. I. B., Amril, A., & Dewi, E. (2024). Integrasi Agama dan Sains Dalam Perspektif 

Abdussalam. JURNAL ILMIAH NUSANTARA, 1(4), 473–482. 

Supriyadi, E. (2021). Model kurikulum integratif sains dan agama berdasarkan pemikiran Ibnu 

‘Āsyūr. Jurnal Pendidikan Islam dan Filsafat, 5(1), 56–72. 

Wahid, A. (2025). Tahir Ibnu Asyur dan Manhajnya dalam Penafsiran Al-Qur’an. Jurnal An-

Nur, 13(2), 111–116. 

Yusuf, A. (2023). Pendekatan tafsir ilmiah dalam pendidikan Islam modern. Jurnal Tarbiyah 

dan Ilmu Pendidikan Islam, 11(2), 90–108. 

Gronlund, N.E. & Linn, R.L. (1990). Measurement and evaluation in teaching. (6thed.). New York: 

Macmillan. 

Effendi, Sofian. (1982). Unsur-unsur penelitian ilmiah. Dalam Masri Singarimbun (Ed.). Metode 

penelitian survei. Jakarta: LP3ES. 

Daniel, W.W. (1980). Statistika nonparametrik terapan. (Terjemahan Tri Kuntjoro). Jakarta : 

Gramedia. 

Yusro, A. C. (2015). Pengembangan Modul Pembelajaran Fisika Berbasis Kontekstual Yang 

Terintegrasi Dengan Website Pada Siswa Kelas XI IA SMA Negeri 5 Madiun Tahun Ajaran 

2012/2013 (Tesis, Universitas Sebelas Maret). 

Mesiono. (2019). The Influence of Job Satisfaction on the Performance of Madrasah Aliyah 

(Islamic Senior High School) Teachers. Tadris: Jurnal Keguruan dan Ilmu Tarbiyah, 4(1), 

107-116. http://103.88.229.8/index.php/tadris/article/view/4388. 

Syafaruddin, et.al. (2020). Pelatihan Da’i Muda Sumatera Utara. Jurnal Abdi Mas Adzkia, 1(1), 

1-8. http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/adzkia/article/view/8491. 

Paidi. (2008). Urgensi pengembangan kemam-puan pemecahan masalah dan metakog-nitif 

siswa SMA melalui pembelajaran biologi. Prosiding, Seminar dan Musyawarah Nasional 

MIPA yang diselenggarakan oleh FMIPA UNY, tanggal 30 Mei 2008. Yogyakarta: 

Universitas Negeri Yogyakarta.

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
http://103.88.229.8/index.php/tadris/article/view/4388
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/adzkia/article/view/8491

