Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir Wa At Tanwir Surat An
Nahl Ayat 69 Tentang Pendidikan Sains dan Agama

Hamdan Zulfa!, Muhammad Ja’far Faqih?, Himiyatul Linggar Amanah® Abdurrahman?*

1234Unversitas Al-Qolam Malang, Indonesia

Email : hamdanzulvapps25@pasca.algolam.ac.id!, mjafarfagihpps25@pasca.algolam.ac.id?
mimivatullingegar25@pasca.algolam.ac.id?, gusdur@algolam.ac.id*

Abstrak

Penelitian ini membahas perspektif Ibnu Asyur dalam tafsir At-Tahrir wa at-Tanwir terhadap
Surat An-Nahl ayat 69 dan relevansinya dengan pendidikan sains dan agama. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan literature review yang menelaah sumber
primer dan sekunder. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ibnu Asyur memandang ayat
tentang lebah dan madu sebagai simbol keteraturan ilahi yang mengandung nilai ilmiah dan
spiritual. Ia menegaskan bahwa sains dan agama bukan dua hal yang terpisah, tetapi saling
melengkapi dalam memahami kebesaran Allah dan membentuk manusia berilmu, beriman,
serta berakhlak. Pandangannya memberikan dasar bagi pendidikan Islam yang integratif,
menggabungkan pengembangan akal, moral, dan spiritualitas.

Kata Kunci: Ibnu Asyur, At-Tahrir wa at-Tanwir, An-Nahl ayat 69, Pendidikan Islam, Sains
Dan Agama

Title (English Version), Written Using PALATINO LITNOTYPE-12 Bold-
Italic, Lign Center

Abstract

This study discusses Ibn Asyur’s perspective in his interpretation of At-Tahrir wa at-Tanwir on Surah
An-Nahl verse 69 and its relevance to science and religious education. This study uses a qualitative
method with a literature review approach that examines primary and secondary sources. The results
show that Ibn Asyur views the verse about bees and honey as a symbol of divine order that contains
scientific and spiritual values. He emphasized that science and religion are not two separate things, but
complement each other in understanding the greatness of God and forming humans who are
knowledgeable, faithful, and moral. His views provide the basis for integrative Islamic education,
combining the development of reason, morality, and spirituality.

Keywords: Ibn Asyur, At-Tahrir wa at-Tanwir, An-Nahl verse 69, Islamic education, science and
religion

496 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:hamdanzulvapps25@pasca.alqolam.ac.id1
mailto:mjafarfaqihpps25@pasca.alqolam.ac.id
mailto:mimiyatullinggar25@pasca.alqolam.ac.id
mailto:gusdur@alqolam.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Dalam konteks pemikiran Islam kontemporer, integrasi antara pendidikan sains dan
agama telah menjadi salah satu tantangan maupun kesempatan utama yang dihadapi umat
Islam. Dalam pendidikan Islam, perdebatan seputar hubungan antara ilmu agama dan ilmu
pengetahuan secara tajam kini semakin dipertanyakan karena kemajuan ilmu pengetahuan
dan kebutuhan untuk merekonstruksi kembali paradigma pendidikan Islam yang relevan
dengan zaman. (Muna et al., 2024). Dalam kerangka ini, tafsir al-Qur’an memegang posisi
strategis sebagai jembatan antara wahyu dan pemahaman manusia terhadap kenyataan alam
serta ajaran agama. Salah satu mufasir modern yang mencoba membuka ruang dialog antara
wahyu, akal, dan realitas ilmiah adalah Muhammad al-Tahir Ibn Asyur (Wahid, 2025). Beliau
menulis karya monumental Al-Tahrir wa al-Tanwir yang menampilkan pendekatan tafsir
yang tidak hanya tekstual-tradisional, tetapi juga memperhitungkan aspek rasio, retorika
bahasa, serta kontekstualisasi sosial dan ilmiah dapat dikatakan lebih fokus terhadap tujuan
syariat (Hidayat, 2021). Dalam pandangannya, ayat-ayat Qur’an berfungsi sebagai ayat yang
memanggil manusia untuk berpikir, memeriksa penciptaan, dan melaksanakan pendidikan
yang integratif antara ilmu dan iman.

Ayat 16:69 dari Surah An-Nahl berbunyi: “... kemudian makanlah dari segala buah-buahan,
lalu jalankanlah jalan-tuhanmu yang telah dibentangkan untukmu; dari perutnya (lebah) keluar
minuman yang bermacam warna-warninya, di dalamnya terdapat penyembuhan bagi manusia.
Sungguh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda bagi kaum yang berpikir.” (QS An-Nahl
16:69). Ayat ini secara eksplisit mengajak manusia untuk memperhatikan proses alam di sini
melalui lebah yang menelusuri “jalan-jalan” yang telah ditundukkan Allah dan menghasilkan
madu bermacam warna yang mengandung penyembuhan bagi manusia dan mengaitkan
proses alamiah tersebut dengan refleksi akal dan kesadaran spiritual (tanda bagi kaum yang
berpikir) (Amin, 2024). Dengan demikian, dalam kerangka pendidikan sains dan agama, ayat
ini menawarkan model edukasi yang memadukan pengetahuan empiris (ilmu alam) dan
pengetahuan wahyu (agama) manusia diajak merenungkan alam sebagai jalan menuju
pengenalan Tuhan sekaligus menuju manfaat kemanusiaan.

Pendekatan Ibn Asyur terhadap ayat ini dapat dipahami sebagai bagian dari visi
pendidikan yang menempatkan akal sebagai mitra wahyu. Sebagaimana ditunjukkan dalam
penelitian kontemporer, Ibn Asyur menyatakan bahwa konsep ulul al-alba orang-orang yang
berpikir, akalnya jernih dan kokoh adalah mereka yang mampu menerima ayat-ayat Allah
baik yang jelas (muhkam) maupun yang samar (mutasyabih) tanpa meragukan keaslian
wahyu. Mereka berpikir secara kritis namun tetap dalam kerangka iman (Malik, 2024). Dalam
hal ini, pendidikan sains bagi Ibn Ashur bukanlah sekadar penguasaan teknis atau fakta,
melainkan pengembangan akal yang jernih dan integratif yakni akal yang mampu menelaah
tanda-tanda penciptaan, menarik hikmah dan kemudian menghubungkannya dengan nilai-

nilai agama (Hidayat, 2021).

497 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Namun, di Era kontemporer pandangan materialisme pada pendidikan hanya
mengakui fisik, tetapi dalam ajaran Islam menyatakan bahwa manusia adalah kesatuan yang
utuh, tersusun dari dua unsur fundamental jasmani (fisik) dan ruhani (spiritual), karena
pendidikan harus selaras dengan konsep manusia yang diajarkan oleh Al-Qur'an dan Hadis
(Ngalimun & Rohmadi, 2021). Dapat diartikan bahwa pendidikan sains dicapai dengan
kecerdasan akal atau nalar dan daya rasa dipupuk melalui pendidikan agama. Oleh karena
itu, sains dan Al-Qur'an memiliki potensi hubungan yang signifikan dalam konteks
kontemporer (Labib & Nikmah, 2025). Tentunya pendidikan agama dan sains harus
beradaptasi dengan globalisasi dan menyikapi masuknya ide-ide asing yang memengaruhi
masyarakat Muslim. (Hera et al., 2024).

Dalam hal ini, pendidikan sains dan agama menurut Ibn Ashurdapat diringkas sebagai:
pertama, pendidikan akal: menumbuhkan kemampuan berpikir, mengobservasi alam,
memahami tanda-tanda kebesaran Allah; kedua, pendidikan nilai: meneguhkan bahwa sains
tidak terlepas dari etika dan tujuan ilahi; ketiga, pendidikan manfaat manusia: bahwa
pengetahuan alamiah harus membawa kemaslahatan bagi manusia dan bukan semata
eksploitasi tanpa moral (Asfar, 2022). Ayat 69 surah An-Nahl mencerminkan ketiga fungsi
tersebut: lebah menempuh “jalan” yang ditundukkan Allah, menghasilkan madu yang
“penyembuhan bagi manusia” antara alam, manusia dan Tuhan ada keterkaitan yang edukatif
(Amin, 2024). Dari perspektif pendidikan sains, aspek warna madu dan penyembuhan
menantang manusia untuk mengembangkan pengetahuan biologi, kimia, kesehatan dari
perspektif agama, ayat ini mengingatkan bahwa seluruh proses alamiah adalah petunjuk
untuk mereka yang berpikir maka pendidikan agama harus mengarahkan akal agar tidak
sekadar teknis, melainkan hikmah, etika, dan tanggung jawab (Aziz et al., 2024).

Selanjutnya, dalam lingkungan pendidikan relevan dengan zaman sekarang: bagaimana
kita mendidik generasi muda agar tidak sekadar menguasai sains dan teknologi tetapi juga
memiliki kesadaran religius, etika ekologis, dan tanggung jawab sosial? Ibn Ashur
memberikan kerangka interpretatif yang memungkinkan integrasi tersebut (Labib & Nikmah,
2025). Melalui tafsirnya, ayat 69 surah An-Nahl tidak dibaca secara terpisah sebagai “ilmu
alam” atau “ajaran agama”, melainkan sebagai satu kesatuan: alam sebagai kitab kedua yang
dibaca dengan akal; wahyu sebagai kitab pertama yang membimbing akal. Pendidikan sains
dan agama menjadi satu rangkaian yang saling menguatkan akal mengamati alam, wahyu
memberi makna dan arah (Simamora et al., 2024).

Penting pula dicatat bahwa Ibn Ashur menempatkan sains dalam posisi yang dinamis:
ia tidak meyakini sains semata sebagai jawaban akhir, tapi sebagai sarana yang berkembang
seiring akal manusia dan pengalaman (Sahidin & Muslih, 2025). Sebagaimana dikemukakan
dalam kajian mengenai tafsir ilmiah, “yang bergantung pada pengetahuan ilmiah pada
zamannya” tidak berarti tafsir tersebut tetap tak terbantahkan, jika teori ilmiah terbukti salah,
maka pemahaman manusia yang salah harus ditinjau kembali, bukan wahyunya. Dalam hal

ini, pendidikan sains harus dilandasi kerendahan hati epistemologis: ilmu berkembang,

498 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

wahyu tetap. Ibn Asyur menyarankan agar pendidikan Islam tidak menghindar dari sains dan
modernitas, melainkan menempatkannya dalam kerangka tauhid dan akhlak.

Dengan demikian, pengkajian terhadap perspektif Ibn Asyur dalam tafsir Ayat 16:69
memiliki relevansi pedagogis yang besar: ia menghadirkan visi pendidikan yang memadukan
explorasi ilmiah, refleksi teologis, dan kesadaran etis. Pendidikan sains dan agama tidak lagi
berjalan paralel tanpa pertemuan, tetapi bersinggungan secara konstruktif. Kurikulum yang
ideal menurut visi ini adalah kurikulum yang memungkinkan pelajar “menelusuri jalan
Tuhan yang telah dibentangkan” (sebagaimana lebah menelusuri jalan), mengamati,
bereksperimen, menghasilkan sesuatu yang bermanfaat (seperti madu), dan menyadari
bahwa segala hal itu adalah tanda bagi manusia yang berpikir.

Dalam konteks Indonesia, dengan tantangan globalisasi, digitalisasi, dan krisis etika
lingkungan, pemikiran Ibn Asyur patut dijadikan pijakan refleksi: bagaimana sekolah-
madrasah atau institusi pendidikan tinggi Islam merancang program yang holistik,
mengajarkan sains secara mutakhir, tetapi selalu dikaitkan dengan nilai-nilai Islam, tanggung
jawab terhadap alam, kemanusiaan dan kebersamaan. Surat An-Nahl Ayat 69 melalui
tafsirnya menunjukkan bahwa sains bukan ancaman bagi agama; alih-alih, sains adalah
ladang refleksi tauhid, etika dan kemaslahatan sosial.

Secara keseluruhan, pendahuluan ini bertujuan membuka kerangka penelitian yang
akan mengeksplorasi lebih jauh: bagaimana persisnya Ibn asyur menafsirkan unsur “jalan
Tuhan yang dibentangkan” untuk manusia (tahdir sabil rabb-nya) dalam konteks pendidikan;
bagaimana ia memahami “minuman bermacam warna” sebagai tanda ilmiah dan pedagodis
serta bagaimana implikasi pedagogis dari tafsir ini untuk pendidikan sains dan agama hari
ini. Kajian ini akan menitik beratkan bahwa tafsir bukan sekadar ilmu lampau, tapi sumber
inspirasi pendidikan kontemporer yang menyatukan ilmu, iman, dan kemanusiaan.

Beberapa penelitian terdahulu juga telah menyoroti relevansi tafsir Ibnu ‘Asyir
terhadap pendidikan Islam dan sains. Penelitian oleh Supriyadi (2021) menunjukkan bahwa
konsep pendidikan rasional-spiritual dalam tafsir Ibnu ‘Asyir dapat menjadi model
kurikulum integratif antara ilmu umum dan ilmu agama di perguruan tinggi Islam. Sementara
itu, studi oleh Khairunnisa (2022) mengungkapkan bahwa tafsir Ibnu ‘Asyiir terhadap ayat-
ayat kauniyah, termasuk QS. An-Nahl:69, menggambarkan pandangan ilmiah yang progresif
dan ekologis, di mana manusia diajak untuk memahami fenomena alam sebagai manifestasi
kebesaran Tuhan, bukan sekadar objek eksploitasi. Hal ini memperkuat gagasan bahwa sains
dalam perspektif Qur’ani berfungsi sebagai jalan menuju ma‘rifatullah (pengenalan terhadap
Allah).

Selain itu, kajian oleh Muhammad et al. (2020) dalam Qur’anic Studies Journal
menegaskan bahwa pendekatan ilmiah terhadap tafsir tidak berarti mengilmiahkan wahyu,
melainkan memperluas pemahaman terhadap ayat melalui penemuan empiris modern.
Mereka mencontohkan bahwa QS. An-Nahl:69 mengandung isyarat ilmiah tentang proses

biologi lebah dan khasiat madu, yang baru dapat dipahami secara mendalam setelah

499 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ...


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

kemajuan ilmu biologi dan kimia modern. Hal ini menunjukkan betapa Al-Qur’an selalu
terbuka terhadap penafsiran dinamis sepanjang zaman, sesuai dengan kemajuan pengetahuan
manusia. Dalam pandangan pendidikan Islam, ini berarti siswa harus didorong untuk
berpikir kritis, meneliti, dan bereksperimen dalam kerangka nilai-nilai spiritual (Yusuf, 2023).

Dari berbagai kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa penelitian terhadap perspektif
Ibnu ‘Asyiir dalam tafsir QS. An- Nahl:69 relevan dengan upaya membangun paradigma
pendidikan sains dan agama yang integratif. Tafsir Ibnu ‘Asyir tidak hanya memberi
pemahaman linguistik dan teologis terhadap teks, tetapi juga memberikan dasar
epistemologis dan pedagogis tentang bagaimana manusia seharusnya mempelajari alam
secara ilmiah tanpa kehilangan kesadaran spiritual. Dengan demikian, penelitian ini
diharapkan mampu memberikan kontribusi bagi pengembangan teori dan praktik
pendidikan Islam kontemporer yang harmonis antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai

keagamaan.

METODE

Penenlitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian berbasis
literature review untuk menelusuri gagasan Ibnu Asyur, memahami konteks penafsirannya
terhadap Surat An-Nahl ayat 69, dan menempatkannya dalam kerangka pemikiran
pendidikan sains dan agama. Dengan metode ini, peneliti berusaha menemukan hubungan
konseptual antara tafsir ayat tentang lebah dan madu dengan nilai-nilai pendidikan Islam,
khususnya dalam integrasi akal, iman, dan ilmu pengetahuan.

Sumber data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua, yaitu sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber data primer berasal dari karya asli Ibnu Asyur yang berjudul At-Tahrir wa
at-Tanwir: al-Tahrir al-Ma’na al-Sadid wa Tanwir al-’Aql al-Jadid min Tafsir al-Kitab al-Majid yang
ditulis pada abad ke-20 di Tunisia dan diterbitkan oleh Dar al-Suhtin. Fokus kajian diarahkan
pada penafsiran Ibnu Asyur terhadap Surat An-Nahl ayat 69 yang membahas tentang lebah
dan madu sebagai bagian dari tanda-tanda kebesaran Allah serta mengandung pesan ilmiah
dan spiritual. Ayat ini dianalisis sebagai dasar integrasi antara sains dan agama dalam
pendidikan Islam. Sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal, tesis, dan karya ilmiah
lainnya yang relevan dengan tema penelitian. Sumber-sumber ini mencakup literatur tentang
tafsir Ibnu Asyur, konsep pendidikan Islam, filsafat ilmu, serta integrasi antara sains dan
agama.

Metode penelitian berbasis literature review ini memungkinkan peneliti untuk mengkaji
secara mendalam gagasan Ibnu Asyur tentang pendidikan sains dan agama dalam tafsir At-
Tahrir wa at-Tanwir Surat An-Nahl ayat 69. Melalui pendekatan kualitatif dan analisis teks,
penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoritis terhadap pengembangan
paradigma pendidikan Islam yang integratif, di mana sains dan agama saling melengkapi

dalam membentuk manusia berilmu, beriman, dan berakhlak.

500 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis literature review
Waktu dan Tempat Penelitian

Khususnya untuk penelitian kualitatif, waktu dan tempat penelitian perlu dituliskan
secara jelas (untuk penelitian kuantitatif, juga perlu sedangkan untuk kajian pustaka tidak
perlu ada sub bab waktu dan tempat penelitian).
Target/Subjek Penelitian

Target/subjek penelitian (untuk penelitian kualitatif) atau populasi-sampel (untuk
penelitian kuantitatif) perlu diurai dengan jelas dalam bagian ini. Perlu juga dituliskan teknik
memperoleh subjek (penelitian kualitatif) dan atau teknik samplingnya (penelitian
kuantitatif).
Prosedur

Prosedur perlu dijabarkan menurut tipe penelitiannya. Bagaimana penelitian dilakukan
dan data akan diperoleh, perlu diuraikan dalam bagian ini.

Untuk penelitian eksperimental, jenis rancangan (experimental design) yang digunakan
sebaiknya dituliskan di bagian in.
Data, Intrumen, dan Teknik Pengumpulan Data

Macam data, bagaimana data dikum-pulkan, dengan instrumen yang mana data
dikumpulkan, dan bagaimana teknis pengum-pulannya, perlu diuraikan secara jelas dalam
bagian ini.
Teknik Analisis Data

Bagaimana memaknakan data yang diperoleh, kaitannya dengan permasalahan dan
tujuan penelitian, perlu dijabarkan dangan jelas.

(Catatan: Sub-subbab bisa berbeda, menurut jenis atau pendekatan penelitian yang digunakan.
Jika ada prosedur atau langkah yang sifatnya sekuensial, dapat diberi notasi (angka atau huruf) sesuai
posisinya).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian ini diperoleh melalui analisis literatur terhadap karya tafsir At-Tahrir
wa at-Tanwir karya Ibnu Asyur, khususnya pada penafsiran Surat An-Nahl ayat 69, serta kajian
pustaka dari berbagai sumber ilmiah yang relevan dengan tema integrasi pendidikan sains
dan agama. Berdasarkan hasil telaah terhadap teks tafsir dan literatur pendukung, ditemukan
bahwa Ibnu Asyur memiliki pandangan yang sangat progresif dan rasional terhadap
hubungan antara wahyu, akal, dan alam semesta. Ia menafsirkan ayat-ayat kauniyah seperti
ayat tentang lebah (An-Nahl:69) sebagai bukti keteraturan ilahi yang mengandung nilai
ilmiah, etika, dan spiritual yang dapat dijadikan dasar pendidikan yang menyatukan ilmu
pengetahuan dan agama(Malik, 2024).

Pertama, dari aspek teologis dan ilmiah, Ibnu Asyur menjelaskan bahwa lebah

merupakan makhluk yang diilhamkan oleh Allah untuk mengikuti “jalan Tuhan yang telah

501 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

dibentangkan” sebagaimana disebut dalam ayat tersebut: “thumma kuli min kulli al-tsamarat fa
usluki subula rabbiki dhululan” (kemudian makanlah dari segala buah-buahan dan tempuhlah
jalan Tuhanmu yang telah dimudahkan untukmu) (Amin, 2024). Menurut Ibnu Asyur kalimat
tersebut menggambarkan bahwa lebah bertindak sesuai dengan hukum alam yang ditetapkan
oleh Allah, yang menunjukkan adanya keteraturan dan kebijaksanaan dalam ciptaan-Nya.
Hal ini menjadi bukti bahwa dalam setiap fenomena alam, terdapat sunnatullah (hukum
ketetapan Tuhan) yang dapat dipelajari oleh manusia melalui pendekatan ilmiah. Dengan
demikian, Ibnu Asyur mengaitkan ayat ini dengan kewajiban manusia untuk menggunakan
akal dalam memahami hukum-hukum alam sebagai bagian dari ibadah intelektual (Pertiwi &
Herianingrum, 2024).

Kedua, dari aspek pendidikan, tafsir Ibnu Asyur menunjukkan bahwa ayat ini
mengandung pesan pedagogis yang kuat tentang pentingnya mengintegrasikan akal,
observasi, dan keimanan dalam proses belajar. Ia menegaskan bahwa Allah memerintahkan
manusia untuk berpikir (yatafakkariin), memperhatikan alam, dan menelusuri tanda-tanda
kebesaran-Nya agar manusia memahami hikmah di balik Ciptaan_Nya (Malik, 2024). Dalam
konteks pendidikan, ayat ini dapat diartikan sebagai dorongan untuk mengembangkan pola
belajar berbasis pengalaman (experiential learning), di mana peserta didik tidak hanya
menerima pengetahuan secara dogmatis, tetapi juga diajak meneliti, mengamati, dan menarik
kesimpulan ilmiah dari fenomena alam. Dengan kata lain, Ibnu Asyur mengajarkan bahwa
ilmu dan iman harus berjalan beriringan dalam proses pembelajaran.

Ketiga, dari aspek epistemologi pendidikan, pandangan Ibnu Asyur menunjukkan
bahwa sumber ilmu tidak hanya berasal dari pengalaman empiris, tetapi juga dari wahyu
yang memberikan arah dan makna. Ia mengkritik pandangan positivistik yang hanya
mengandalkan rasionalitas tanpa nilai-nilai moral dan spiritual. Menurutnya, ilmu
pengetahuan yang terlepas dari nilai agama akan kehilangan orientasi kemanusiaannya dan
berpotensi menimbulkan kerusakan (Ngalimun & Rohmadi, 2021). Oleh karena itu,
pendidikan yang baik harus berfungsi untuk menyeimbangkan antara aspek rasional dan
spiritual agar manusia tidak hanya menjadi makhluk berpikir, tetapi juga makhluk yang sadar
akan tanggung jawabnya terhadap Tuhan dan alam.

Dalam tafsirnya terhadap frasa “yakhruju min butiiniha syarabun mukhtalifun alwanuh fihi
syifa'un linnas” (dari perut lebah itu keluar minuman yang bermacam warna, di dalamnya
terdapat penyembuhan bagi manusia), Ibnu Asyur menafsirkan bahwa warna dan khasiat
madu menunjukkan adanya keanekaragaman alami yang diatur oleh kehendak Allah. Ia
menegaskan bahwa ayat ini bukan sekadar menjelaskan fenomena biologis lebah, tetapi juga
mengandung pelajaran tentang pentingnya penelitian ilmiah terhadap ciptaan Tuhan (Labib
& Nikmah, 2025). Dalam konteks pendidikan sains, hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an
mendorong manusia untuk meneliti alam dengan pendekatan empiris, namun tetap
mengaitkannya dengan nilai-nilai tauhid dan kemaslahatan manusia. Dengan demikian,

integrasi antara sains dan agama bukanlah bentuk penyamaan metodologi, tetapi penyatuan

502 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

tujuan yakni mencari kebenaran yang mengantarkan manusia kepada pengenalan terhadap
Sang Pencipta (Humairoh & Mustafidin, 2025).

Dalam tafsirnya terhadap frasa “yakhruju min butinihd syarabun mukhtalifun alwanuh
fihi syifa’un linnds” (dari perut lebah itu keluar minuman yang bermacam warna, di dalamnya
terdapat penyembuhan bagi manusia), Ibnu Asyur menafsirkan bahwa warna dan khasiat
madu menunjukkan adanya keanekaragaman alami yang diatur oleh kehendak Allah. Ia
menegaskan bahwa ayat ini bukan sekadar menjelaskan fenomena biologis lebah, tetapi juga
mengandung pelajaran tentang pentingnya penelitian ilmiah terhadap ciptaan Tuhan (Ibn
Asyur, 1984). Dalam konteks pendidikan sains, hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an
mendorong manusia untuk meneliti alam dengan pendekatan empiris, namun tetap
mengaitkannya dengan nilai-nilai tauhid dan kemaslahatan manusia. Dengan demikian,
integrasi antara sains dan agama bukanlah bentuk penyamaan metodologi, tetapi penyatuan
tujuan — yakni mencari kebenaran yang mengantarkan manusia kepada pengenalan terhadap
Sang Pencipta (Rahman, 2022).

Hasil analisis literatur juga menunjukkan bahwa Ibnu Asyur memandang sains sebagai
bagian dari perintah untuk berpikir dan berijtihad. Ia mengklasifikasikan pengetahuan ke
dalam dua bentuk: ‘uliim nagliyyah (ilmu yang bersumber dari wahyu) dan ‘ulim ‘aqliyyah
(ilmu yang bersumber dari akal). Keduanya, menurutnya, tidak dapat dipisahkan karena
wahyu memandu akal, sedangkan akal membantu manusia memahami makna wahyu secara
mendalam (Fauzan & Imawan, 2023). Pandangan ini relevan dengan konsep pendidikan Islam
modern yang menghendaki integrasi ilmu dan agama. Pendidikan tidak boleh bersifat
dikotomis memisahkan antara sains dan agama melainkan harus saling melengkapi sehingga
menghasilkan manusia yang berilmu sekaligus beriman (Simamora et al., 2024).

Dari hasil sintesis pustaka, ditemukan bahwa pemikiran Ibnu Asyur terhadap QS. An-
Nahl ayat 69 memiliki implikasi penting terhadap paradigma pendidikan Islam masa kini.
Pertama, ia menekankan pentingnya pendidikan akal (tahdzib al-‘agl), yakni mendidik akal
agar mampu berpikir logis, kritis, dan beretika dalam memahami fenomena alam. Kedua, ia
mengajarkan nilai-nilai moral dan spiritual sebagai dasar penggunaan ilmu pengetahuan agar
sains tidak digunakan untuk merusak, tetapi untuk membangun kemaslahatan manusia.
Ketiga, ia memperkenalkan pendekatan integratif yang menempatkan sains sebagai jalan
menuju pemahaman terhadap Allah, bukan sebagai entitas yang terpisah dari agama. Dengan
demikian, pendidikan Islam seharusnya membina peserta didik untuk menjadi ilmuwan yang
beriman, bukan hanya orang beriman yang tahu sains secara parsial.

Hasil penelitian ini juga memperlihatkan relevansi kuat antara pemikiran Ibnu Asyur
dengan pendekatan pendidikan integratif di era modern. Dalam konteks pendidikan tinggi
Islam, misalnya, integrasi ilmu dan agama sebagaimana diajarkan Ibnu Asyur dapat
diwujudkan melalui kurikulum interdisipliner yang menggabungkan kajian tafsir dengan

ilmu-ilmu alam, sosial, dan teknologi. Hal ini sejalan dengan gagasan Al-Attas (2014) dan Nasr

503 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

(2021) yang menekankan perlunya “Islamisasi ilmu” — bukan dalam arti membatasi sains
pada tafsir agama, tetapi mengembalikan ilmu kepada makna dan tujuan ilahinya.

Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir Ibnu Asyur terhadap
QS. An-Nahl ayat 69 bukan hanya memiliki nilai teologis, tetapi juga pedagogis dan
epistemologis. Ia berhasil memadukan antara uliim al-din (ilmu agama) dan uliim al-kawn (ilmu
alam) dalam satu sistem pemikiran yang harmonis. Pandangannya dapat dijadikan dasar
dalam merancang model pendidikan Islam integratif yang mengedepankan keseimbangan
antara iman dan ilmu. Dalam perspektif ini, pendidikan sains bukanlah kegiatan sekuler,
melainkan bagian dari ibadah intelektual yang mengantarkan manusia pada pengakuan
terhadap kebesaran dan kebijaksanaan Allah sebagaimana termanifestasi dalam ciptaan-Nya.

Pembahasan dalam penelitian ini berfokus pada analisis mendalam terhadap pemikiran
Ibnu Asyur dalam tafsir At-Tahrir wa at-Tanwir mengenai Surat An-Nahl ayat 69 serta
relevansinya terhadap konsep integrasi pendidikan sains dan agama. Berdasarkan hasil
penelitian literatur, ditemukan bahwa Ibnu Asyur memiliki pendekatan tafsir yang unik,
menggabungkan kedalaman linguistik, rasionalitas, dan spiritualitas dalam memahami ayat-
ayat Al-Qur’an. Melalui pendekatan tersebut, ia berupaya menjembatani kesenjangan antara
wahyu dan akal, antara teks dan konteks, serta antara ilmu agama dan ilmu empiris (Wahid,
2025). Pendekatan ini menjadikan tafsirnya relevan untuk dijadikan landasan dalam
pengembangan paradigma pendidikan Islam yang integratif di era modern.

Ibnu Asyur menafsirkan Surat An-Nahl ayat 69 sebagai gambaran tentang keteraturan
alam semesta yang diatur oleh sunnatullah. Ketika Allah berfirman tentang lebah yang
memakan buah-buahan dan menghasilkan madu dengan berbagai warna yang
menyembuhkan manusia, Ibnu Asyur tidak hanya melihat fenomena ini dari sudut pandang
biologis, tetapi juga dari aspek spiritual dan epistemologis. Menurutnya, ayat ini
menunjukkan bahwa setiap ciptaan Allah memiliki fungsi dan manfaat yang ditentukan oleh
hikmah ilahi, dan manusia diperintahkan untuk menelusuri hikmah tersebut melalui proses
berpikir dan observasi ilmiah (Ibn Asyur, 1984). Dengan demikian, pendidikan yang sejati
dalam Islam adalah pendidikan yang menumbuhkan kesadaran ilmiah sekaligus spiritual —
di mana ilmu tidak terpisah dari nilai moral dan iman.

Pemikiran Ibnu Asyur sejalan dengan pandangan filsuf Muslim klasik seperti Al-
Farabi dan Al-Ghazali, yang menegaskan bahwa pencarian ilmu harus diarahkan untuk
mengenal Allah, bukan semata untuk tujuan material. Namun yang membedakan Ibnu Asyur
adalah pendekatannya yang modern dan kontekstual. Ia hidup di masa kolonialisme Eropa
dan menyaksikan dampak sekularisasi pendidikan di dunia Islam. Oleh karena itu, tafsirnya
berupaya mengembalikan fungsi akal sebagai alat untuk memahami wahyu tanpa menafikan
nilai spiritualitas. Dalam konteks QS. An-Nahl:69, ia melihat bahwa sains (dalam hal ini
biologi, kimia, dan kesehatan) merupakan bagian dari jalan menuju pengenalan terhadap
kebesaran Allah, karena setiap proses alamiah mengandung tanda-tanda ilahi (ayat kauniyyah)

yang mengarah kepada pengetahuan tentang Pencipta (Alwi, 2020).

504 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Dapat diartikan, Ibnu Asyur menafsirkan Surat An-Nahl ayat 69 sebagai gambaran
tentang keteraturan alam semesta yang diatur oleh sunnatullah. Ketika Allah berfirman
tentang lebah yang memakan buah-buahan dan menghasilkan madu dengan berbagai warna
yang menyembuhkan manusia, Ibnu Asyur tidak hanya melihat fenomena ini dari sudut
pandang biologis, tetapi juga dari aspek spiritual dan epistemologis. Menurutnya, ayat ini
menunjukkan bahwa setiap ciptaan Allah memiliki fungsi dan manfaat yang ditentukan oleh
hikmah ilahi, dan manusia diperintahkan untuk menelusuri hikmah tersebut melalui proses
berpikir dan observasi ilmiah. Dengan demikian, pendidikan yang sejati dalam Islam adalah
pendidikan yang menumbuhkan kesadaran ilmiah sekaligus spiritual di mana ilmu tidak
terpisah dari nilai moral dan iman (Abdurrahman et al., 2024).

Jika ditinjau dari perspektif pendidikan sains, gagasan Ibnu Asyur dapat dipahami
sebagai dasar epistemologi integratif. la menolak pandangan dikotomis yang memisahkan
antara ilmu duniawi dan ilmu agama. Bagi Ibnu Asyur, seluruh pengetahuan berasal dari
sumber yang sama, yaitu Allah. Perbedaan hanya terletak pada cara manusia memahaminya:
melalui wahyu atau melalui pengalaman empiris. Dalam pendidikan, hal ini berarti guru
harus mengajarkan bahwa sains bukanlah entitas netral yang terlepas dari nilai, melainkan
bagian dari ibadah intelektual (‘ibadah ‘ilmiyyah) untuk memahami ciptaan Tuhan (Humairoh
& Mustafidin, 2025). Dengan demikian, pendidikan sains dan agama harus dipadukan secara
fungsional, bukan hanya secara simbolik dalam kurikulum.

Ibnu Asyur menegaskan pentingnya penggunaan akal dalam memahami ayat-ayat Al-
Qur’an dan fenomena alam (Wahid, 2025). Dalam tafsirnya terhadap QS. An-Nahl:69, ia
menulis bahwa “Allah menjadikan lebah sebagai simbol keteraturan ilahi agar manusia belajar
dari pola kerjanya yang penuh ketepatan dan manfaat” (Amin, 2024). Dari sini, tampak bahwa
pendidikan Islam menurut Ibnu Asyur harus mengembangkan tiga dimensi utama: pertama,
dimensi intelektual (‘agliyah), yakni kemampuan berpikir logis dan analitis; kedua, dimensi
spiritual (rithiyah), yaitu kesadaran akan kebesaran Allah melalui refleksi ilmiah; dan ketiga,
dimensi moral (akhlagiyah), yakni pemanfaatan ilmu untuk kemaslahatan manusia. Ketiga
dimensi ini mencerminkan model pendidikan integral yang relevan untuk menjawab
tantangan era modern (Simamora et al., 2024).

Dapart diartikan, dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, gagasan Ibnu Asyur
sangat penting untuk mengatasi krisis dualisme ilmu yang masih banyak terjadi di dunia
Muslim. Banyak lembaga pendidikan yang memisahkan antara ilmu-ilmu agama dan ilmu-
ilmu umum, sehingga menghasilkan lulusan yang cerdas secara teknis tetapi dikhawatirkan
lemah secara etika, atau sebaliknya, saleh secara spiritual tetapi kurang memahami realitas
ilmiah. Menurut Aulia & Usiono (2024), krisis ini berakar dari hilangnya kesadaran
kosmologis bahwa ilmu adalah sarana untuk mengenal Tuhan. Pemikiran Ibnu Asyur
memberikan jalan tengah dengan menempatkan sains dalam kerangka tauhid, sehingga

pengetahuan menjadi sarana untuk memperdalam keimanan. Hal ini menunjukkan bahwa

505 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

pendidikan sains yang ideal adalah pendidikan yang mengajarkan metode ilmiah sekaligus
nilai-nilai ilahiah (Ritonga, 2025).

Dari sisi pedagogis, Ibnu Asyur memberikan teladan tentang metode pengajaran yang
reflektif dan kontekstual. Ia tidak hanya menjelaskan makna teks secara linguistik, tetapi juga
mengaitkannya dengan fenomena empiris agar pembaca mampu memahami makna Al-
Qur’an dalam konteks kehidupan nyata. Dalam pendidikan modern, pendekatan ini dapat
diterapkan melalui pembelajaran berbasis observasi, eksperimen, dan refleksi spiritual.
Misalnya, ketika siswa mempelajari biologi tentang lebah, guru dapat mengaitkan proses
pembuatan madu dengan ayat QS. An-Nahl:69 sebagai contoh harmoni antara sains dan
wahyu. Dengan cara ini, siswa akan belajar bahwa ilmu pengetahuan tidak sekadar fakta,
tetapi sarana untuk memahami kebesaran dan kebijaksanaan Allah.

Analisis terhadap tafsir Ibnu Asyur juga menunjukkan adanya kesesuaian antara
konsep magqasid al-shari’ah dan tujuan pendidikan. Menurutnya, syariat Islam memiliki tujuan
untuk menjaga akal (hifz al-‘aql), yang berarti mendorong manusia untuk berpikir kritis dan
rasional. Dalam konteks pendidikan sains, ini berarti peserta didik harus dilatih untuk
mengembangkan daya nalar ilmiah, kemampuan analisis, dan rasa ingin tahu terhadap
fenomena alam. Namun, pengembangan akal tersebut harus selalu diarahkan oleh nilai moral
dan tujuan kemaslahatan. Dengan demikian, pendidikan yang berbasis tafsir Ibnu Asyur tidak
hanya menghasilkan ilmuwan, tetapi juga manusia beradab yang memahami tanggung jawab
moral dalam penggunaan ilmu (Humairoh & Mustafidin, 2025).

Selain itu, pemikiran Ibnu Asyur mengandung implikasi penting terhadap konsep
“pendidikan lingkungan” dalam Islam. Dalam penafsirannya terhadap QS. An-Nahl:69, ia
menyoroti keseimbangan antara lebah dan alam sekitar sebagai bentuk keteraturan ekosistem
yang diatur Allah. Dari sini dapat ditarik pelajaran bahwa manusia sebagai khalifah di bumi
harus menjaga keseimbangan alam dan tidak melakukan kerusakan. Pendidikan sains dalam
Islam, harus menanamkan kesadaran ekologis bahwa mempelajari alam berarti juga menjaga
dan melestarikannya (Firdaus, 2023).

Secara keseluruhan, pembahasan ini menegaskan bahwa pemikiran Ibnu Asyur dalam
tafsir At-Tahrir wa at-Tanwir memiliki kontribusi signifikan dalam membangun paradigma
pendidikan Islam integratif. Melalui penafsirannya terhadap QS. An-Nahl:69, Ibnu Asyur
tidak hanya menafsirkan teks secara teologis, tetapi juga menawarkan kerangka epistemologis
dan pedagogis untuk mengembangkan pendidikan yang harmonis antara sains dan agama. la
menempatkan akal sebagai instrumen penting dalam memahami wahyu, menegaskan
pentingnya penelitian ilmiah dalam Islam, dan mengajarkan bahwa tujuan akhir dari ilmu
adalah pengenalan terhadap Allah dan kemaslahatan manusia. Dengan demikian, pendidikan
sains dan agama dalam perspektif Ibnu Asyur bukan dua entitas yang saling bertentangan,
tetapi dua dimensi yang saling melengkapi dalam mewujudkan manusia paripurna yang

berilmu, beriman, dan berakhlak.

506 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

SIMPULAN

Hasil penelitian yang telah dilakukan melalui kajian literatur terhadap tafsir At-Tahrir
wa at-Tanwir karya Ibnu Asyur menunjukkan bahwa pemikirannya memberikan kontribusi
besar terhadap upaya integrasi antara sains dan agama dalam pendidikan Islam. Melalui
penafsiran terhadap Surat An-Nahl ayat 69, Ibnu Asyur menampilkan pandangan yang
mendalam dan rasional mengenai hubungan antara wahyu, akal, dan fenomena alam. Ia
menafsirkan ayat tentang lebah bukan sekadar sebagai deskripsi biologis, melainkan sebagai
gambaran keteraturan dan kebijaksanaan ilahi yang mengandung pesan ilmiah dan spiritual.
Menurut Ibnu Asyur, alam semesta merupakan tanda-tanda kebesaran Allah yang
mengandung pelajaran bagi manusia, dan memahami tanda-tanda tersebut melalui penelitian
dan observasi merupakan bagian dari ibadah intelektual.

Kesimpulan utama dari penelitian ini adalah bahwa Ibnu Asyur memandang sains dan
agama bukan sebagai dua entitas yang saling bertentangan, melainkan sebagai dua jalan yang
menuju pada satu tujuan, yaitu pengenalan terhadap Allah. Ia menegaskan bahwa
penggunaan akal dan penelitian ilmiah harus selalu diarahkan untuk memahami hikmah
penciptaan, bukan semata untuk kepentingan material. Pendidikan sains, dalam pandangan
Ibnu Asyur, harus berlandaskan nilai-nilai moral, spiritual, dan kemaslahatan manusia.
Dengan demikian, paradigma pendidikan Islam yang diidealkan oleh Ibnu Asyur adalah
paradigma yang menempatkan akal, wahyu, dan pengalaman empiris dalam hubungan yang
harmonis dan saling melengkapi.

Selain itu, pemikiran Ibnu Asyur dalam tafsirnya juga memiliki implikasi pedagogis
yang kuat. la menekankan pentingnya pendidikan yang mengembangkan tiga dimensi utama,
yaitu intelektual, spiritual, dan moral. Pendidikan yang hanya menekankan aspek kognitif
akan kehilangan arah moralnya, sementara pendidikan yang hanya bersifat dogmatis akan
kehilangan daya rasionalnya. Dengan memadukan keduanya, peserta didik akan tumbuh
menjadi insan yang berilmu, beriman, dan berakhlak. Prinsip inilah yang kemudian menjadi
dasar konseptual bagi pengembangan kurikulum integratif antara sains dan agama di
lembaga pendidikan Islam modern.

Dari segi epistemologi, penelitian ini juga menunjukkan bahwa Ibnu Asyur menolak
dikotomi ilmu yang sering terjadi dalam dunia Islam modern. Ia memandang bahwa seluruh
pengetahuan bersumber dari Allah, baik melalui wahyu maupun melalui proses berpikir
rasional. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mampu membangun sinergi antara
pengetahuan agama dan pengetahuan empiris dengan menekankan nilai etika, tanggung
jawab, dan kemaslahatan. Dengan demikian pemikiran Ibnu Asyur dapat dijadikan rujukan
dalam membangun sistem pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak ilmuwan yang
cerdas, tetapi juga insan yang memiliki kesadaran spiritual dan moral yang tinggi.

Penelitian ini juga menyimpulkan bahwa tafsir Ibnu Asyur terhadap QS. An-Nahl:69
relevan untuk menjawab tantangan pendidikan modern yang cenderung sekuler dan terpisah

dari nilai-nilai moral. Pandangannya memberikan inspirasi bagi pendidikan Islam untuk

507 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

menciptakan keseimbangan antara aspek rasional dan spiritual, antara penelitian ilmiah dan
refleksi teologis, serta antara pengetahuan dan pengamalan. Dengan memahami ayat tentang
lebah dan madu sebagai simbol keteraturan dan manfaat, Ibnu Asyur mengajarkan bahwa
pendidikan sejati adalah proses mempelajari alam dan kehidupan sebagai sarana mengenal
Sang Pencipta serta membangun kesejahteraan manusia.

Berdasarkan hasil penelitian ini, dapat disarankan beberapa hal penting. Pertama,
lembaga pendidikan Islam perlu mengembangkan model kurikulum yang integratif, di mana
sains dan agama tidak diajarkan secara terpisah, tetapi saling berkaitan dalam satu kesatuan
nilai. Integrasi ini dapat dilakukan melalui pendekatan tematik, interdisipliner, dan berbasis
proyek yang menekankan hubungan antara pengetahuan ilmiah dan nilai-nilai spiritual.
Kedua, para pendidik perlu memahami konsep pendidikan akal yang diajarkan Ibnu Asyur,
yaitu mengarahkan kemampuan berpikir peserta didik tidak hanya pada penguasaan ilmu
pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan kebijaksanaan dan akhlak. Ketiga, diperlukan
penelitian lanjutan yang mengkaji lebih dalam karya-karya Ibnu Asyur lainnya, terutama
dalam konteks magasid al-shari’ah, untuk memperkaya model pendidikan Islam yang relevan
dengan kebutuhan zaman.

Secara keseluruhan, pemikiran Ibnu Asyur sebagaimana tercermin dalam tafsir At-
Tahrir wa at-Tanwir mampu memberikan arah baru bagi pendidikan Islam masa kini. Dengan
menempatkan sains dan agama dalam hubungan yang harmonis, ia membuka ruang bagi
lahirnya paradigma pendidikan yang tidak hanya mencerdaskan pikiran, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran spiritual dan tanggung jawab moral terhadap Tuhan, manusia, dan
alam. Inilah visi pendidikan Islam yang ideal menurut Ibnu Asyur: pendidikan yang
menyatukan ilmu dan iman demi membentuk insan kamil yang berilmu, beriman, dan
berakhlak mulia.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, A., Nurwahida, N., & Samsuddin, S. (2024). Konsep Pendidikan Adab dalam
Kitab Ta’lim al-Muta’allim Karya Imam Al-Zarnuji: Kajian Literatur: The Concept of
Adab Education in the Book of Ta'lim al-Muta’allim by Imam al-Zarnuji: Literature
Review. TARBIYAH: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 1(2), 182-201.

Al-Attas, S. M. N. (2014). Islam and Secularism. International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC).

Alwi, M. (2020). Konsep pendidikan akal dalam Magasid al-Shari’ah Tonu ‘Asyiar. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 123-135.

Amin, M. H. I. (2024). Nahl Sebagai Simbol: Analisis Semiotika Roland Barthes terhadap QS.
An-Nahl Ayat 68-69. Ta'wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 5(3),
689-705.

Asfar, K. (2022). Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya Muhammad Tahir Ibnu

508 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

‘Asyur. AL-AQWAM: Jurnal Studi Al-Quran Dan Tafsir, 1(1), 55-67.

Aziz, A., Rama, B., & Mahmud, M. N. (2024). The Dichotomy of General Science and Religion
in a Review of the Philosophy of Islamic Education: Dikotomi Ilmu Pengetahuan
Umum dan Agama dalam Tinjauan Filsafat Pendidikan Islam. Journal of Islamic Studies
and Humanities, 1(1), 12-26.

Fauzan, H., & Imawan, D. H. (2023). Pemikiran Maqashid Syariah Al-Tahir Ibn Asyur. Al-
Mawarid Jurnal Syariah Dan Hukum (JSYH), 5(1), 101-114.

Firdaus, M. Y. (2023). Konservasi lingkungan pada teori intertekstual Julia Kristeva: Analisis dalam
tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir dengan pendekatan tafsir Magasidi. UIN Sunan Gunung Djati
Bandung.

Hera, S., Andriyani, A., Novitasari, D., Fitriyani, N., & Amirudin, J. (2024). PERSPEKTIF
INTEGRATIF ILMU KALAM DAN FILSAFAT DI ERA KONTEMPORER. Jurnal Intelek
Dan Cendikiawan Nusantara, 1(6), 11287-11298.

Hidayat, F. T. (2021). Pemikiran Ibn Asyiir Tentang Qawai’d Al-Magqasid Al-Lughawiyah
Serta Implikasinya Dalam Menafsirkan Al-Qur’an. An-Nida’, 45(1), 109-125.

Humairoh, A. S., & Mustafidin, A. (2025). Integrasi Ilmu Agama Dan Sains Dalam Pendidikan
Islam Kontemporer. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 1(4), 528-538.

Khairunnisa, L. (2022). Tafsir ayat-ayat kauniyah menurut Ibnu ‘Asyiir: Relevansinya
terhadap pendidikan ekologis Islam. Jurnal Pendidikan Agama dan Ilmu, 10(1), 45-58.

Labib, M., & Nikmah, Z. A. (2025). Integrasi Tafsir dan Sains: Kajian Literatur. Jurnal Pendidikan
Ilmu Pengetahuan Alam (JP-IPA), 6(01), 114-123.

Malik, R. R. (2024). (2024). Sifat orang berilmu dalam Al-Qur’an menurut Ibnu ‘Asyar dalam
tafsir Al-Tahrir wa al-Tanwir. PTIQ Press. Becmtux Pocsdpastadsopa, 4(1), 9-15.
Muhammad, A., Rahman, H., & Alvi, M. (2020). Religious basis of scientific tafsir. Qur’anic

Studies Journal, 12(3), 45-67

Muna, F., Nurhuda, A., Yuwono, A. A., & Aziz, T. (2024). Dikotomi Ilmu Agama Dan Umum
Dalam Reorientasi Pendidikan Islam. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 1-10.

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun nasution: sebuah pemikiran pendidikan dan
relevansinya dengan dunia pendidikan kontemporer. Jurnal Terapung: llmu-Ilmu Sosial,
3(2), 55-66.

Pertiwi, T. D., & Herianingrum, S. (2024). Menggali konsep maqashid syariah: Perspektif
pemikiran tokoh Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1), 807-820.

Rahman, F. (2022). Integrasi llmu dan Agama dalam Pendidikan Islam Kontemporer. Bandung:
Alfabeta.

Ritonga, A. M. (2025). Konsep Kurikulum dan Materi Pendidikan Islam:: Perspektif Alquran-
Hadis Serta Implementasinya dalam Taksonomi Bloom. Tasqgif: Journal of Islamic
Pedagogy, 2(2), 49-59.

Sahidin, A., & Muslih, M. (2025). PENGEMBANGAN SAINS BERORIENTASI MAQASHID
SYARIAH. Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 6(1), 223-231.

509 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 3 2025, hal 496-510
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Simamora, H. I. B.,, Amril, A., & Dewi, E. (2024). Integrasi Agama dan Sains Dalam Perspektif
Abdussalam. JURNAL ILMIAH NUSANTARA, 1(4), 473-482.

Supriyadi, E. (2021). Model kurikulum integratif sains dan agama berdasarkan pemikiran Ibnu
’Asyﬁr. Jurnal Pendidikan Islam dan Filsafat, 5(1), 56-72.

Wahid, A. (2025). Tahir Ibnu Asyur dan Manhajnya dalam Penafsiran Al-Qur’an. Jurnal An-
Nur, 13(2), 111-116.

Yusuf, A. (2023). Pendekatan tafsir ilmiah dalam pendidikan Islam modern. Jurnal Tarbiyah
dan Ilmu Pendidikan Islam, 11(2), 90-108.

Gronlund, N.E. & Linn, R.L. (1990). Measurement and evaluation in teaching. (6"ed.). New York:
Macmillan.

Effendi, Sofian. (1982). Unsur-unsur penelitian ilmiah. Dalam Masri Singarimbun (Ed.). Metode
penelitian survei. Jakarta: LP3ES.

Daniel, W.W. (1980). Statistika nonparametrik terapan. (Terjemahan Tri Kuntjoro). Jakarta :
Gramedia.

Yusro, A. C. (2015). Pengembangan Modul Pembelajaran Fisika Berbasis Kontekstual Yang
Terintegrasi Dengan Website Pada Siswa Kelas XI IA SMA Negeri 5 Madiun Tahun Ajaran
2012/2013 (Tesis, Universitas Sebelas Maret).

Mesiono. (2019). The Influence of Job Satisfaction on the Performance of Madrasah Aliyah
(Islamic Senior High School) Teachers. Tadris: Jurnal Kequruan dan Ilmu Tarbiyah, 4(1),
107-116. http://103.88.229.8/index.php/tadris/article/view/4388.

Syafaruddin, et.al. (2020). Pelatihan Da’i Muda Sumatera Utara. Jurnal Abdi Mas Adzkia, 1(1),
1-8. http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/adzkia/article/view/8491.

Paidi. (2008). Urgensi pengembangan kemam-puan pemecahan masalah dan metakog-nitif
siswa SMA melalui pembelajaran biologi. Prosiding, Seminar dan Musyawarah Nasional
MIPA yang diselenggarakan oleh FMIPA UNY, tanggal 30 Mei 2008. Yogyakarta:
Universitas Negeri Yogyakarta.

510 || Hamdan Zulfa, et. al || Perspektif Ibnu Asyur Dalam Tafsir At Tahrir ....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
http://103.88.229.8/index.php/tadris/article/view/4388
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/adzkia/article/view/8491

