
Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 667 

Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam di Indonesia: 

Tinjauan Sejarah dan Filsafat 
 

Charles Rangkuti 

Universitas Pembangunan Panca Budi, Indonesia 

Email: charles@dosen.pancabudi.ac.id 

 

Abstrak 

Tulisan ini bertujuan Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pengaruh pendidikan Barat 

terhadap pendidikan Islam di Indonesia melalui pendekatan sejarah dan filsafat. Secara 

historis, pendidikan Islam di Indonesia telah mengalami transformasi signifikan sejak masa 

kolonial, ketika sistem pendidikan Barat diperkenalkan oleh penjajah Belanda. Interaksi 

antara kedua sistem pendidikan ini melahirkan dinamika yang kompleks, termasuk integrasi 

kurikulum, perubahan metode pengajaran, serta pergeseran orientasi pendidikan Islam dari 

yang bersifat tradisional menuju bentuk yang lebih formal dan terstruktur. Dari perspektif 

filsafat pendidikan, studi ini menelaah nilai-nilai dasar, tujuan, dan epistemologi dari 

masing-masing sistem, serta bagaimana pertemuan keduanya mempengaruhi identitas 

pendidikan Islam kontemporer di Indonesia. Hasil kajian menunjukkan bahwa meskipun 

pendidikan Barat membawa dampak modernisasi dan rasionalisasi dalam pendidikan Islam, 

ia juga menimbulkan tantangan terhadap otentisitas nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, 

diperlukan pendekatan kritis dan selektif dalam mengadopsi unsur-unsur pendidikan Barat 

agar tetap sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. 

Kata Kunci: Filsafat Pendidikan, Pendidikan Barat, Pendidikan Islam. 

 

The Influence of Western Education on Islamic Education in Indonesia: 

A Historical and Philosophical Review 

 

Abstract 

This paper aims to examine the influence of Western education on Islamic education in Indonesia 

through a historical and philosophical approach. Historically, Islamic education in Indonesia has 

undergone significant transformation since the colonial period, when the Dutch colonizers introduced 

the Western education system. The interaction between these two educational systems has given rise 

to complex dynamics, including curriculum integration, changes in teaching methods, and a shift in 

the orientation of Islamic education from a traditional form to a more formal and structured one. From 

a philosophical perspective, this study examines the fundamental values, objectives, and epistemology 

of each system, as well as how their convergence has influenced the identity of contemporary Islamic 

education in Indonesia. The findings indicate that while Western education has brought 

modernization and rationalization to Islamic education, it has also posed challenges to the authenticity 

of Islamic values. Therefore, a critical and selective approach is needed in adopting elements of 

Western education to ensure they remain aligned with Islamic principles. 

Keywords: Philosophy of Education, Western Education, Islamic Education. 

 

 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:charles@dosen.pancabudi.ac.id


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 668 

PENDAHULUAN 

Awal abad ke-20 menjadi titik penting munculnya perhatian serius terhadap kajian 

Islam di dunia Barat. Banyak perguruan tinggi di Eropa dan Amerika Serikat membuka 

program studi yang secara khusus mempelajari Islam dan peradaban Muslim. Program 

Islamic Studies tidak hanya dimaksudkan untuk kepentingan akademik Barat semata, tetapi 

juga berkembang menjadi pusat rujukan baru bagi sarjana-sarjana Muslim dari berbagai 

negara. Termasuk di antaranya para akademisi dari Indonesia, yang melihat peluang besar 

untuk mendalami Islam melalui pendekatan ilmiah modern yang ditawarkan institusi-

institusi tersebut (Asari, 2007). 

Bertambahnya minat para sarjana Muslim Indonesia untuk menempuh studi 

keislaman di Barat tidak terlepas dari dukungan kebijakan negara (Asari, 2018). Pemerintah 

Republik Indonesia, khususnya melalui Kementerian Agama, memberikan perhatian besar 

terhadap pengembangan sumber daya manusia dalam bidang pendidikan Islam. Salah satu 

kebijakan strategis muncul pada era kepemimpinan Menteri Agama Munawir Sjadzali, yang 

secara aktif mendorong dan memfasilitasi pengiriman dosen-dosen dari IAIN ke berbagai 

perguruan tinggi di Eropa dan Amerika Utara. Langkah ini dilandasi oleh keinginan untuk 

meningkatkan kapasitas akademik dosen PTKI sekaligus memperluas horizon keilmuan 

mereka dalam konteks global (Asari, 2007). 

Besarnya dukungan yang diberikan pemerintah tidak hanya berupa rekomendasi 

administratif, tetapi juga menyangkut pemberian beasiswa, fasilitas akademik, dan 

kemudahan administratif lainnya. Situasi ini mempercepat arus keberangkatan para dosen 

dan akademisi muda dari Indonesia untuk melanjutkan pendidikan pascasarjana mereka di 

lembaga-lembaga akademik Barat. Semangat untuk belajar di luar negeri juga dipicu oleh 

pendapat yang berkembang luas bahwa sistem pendidikan Islam di Timur Tengah, terutama 

di negara-negara Arab, masih belum sepenuhnya mampu menjawab tantangan zaman. 

Kritik utama diarahkan pada pendekatan normatif-dogmatis yang mendominasi pengajaran 

di banyak perguruan tinggi Islam tradisional (Dahlan et al., 2018). 

Metode pendidikan yang cenderung terpaku pada tafsir literal dan kurang memberi 

ruang bagi pendekatan empiris-historis dianggap sebagai kelemahan mendasar. Minimnya 

interdisiplinaritas dan keterbukaan terhadap metode ilmiah modern juga memperkuat 

anggapan bahwa studi Islam di Barat menawarkan alternatif yang lebih segar dan 

komprehensif. Universitas-universitas di Eropa dan Amerika tidak hanya menyediakan 

keragaman metode, tetapi juga menawarkan suasana akademik yang kritis, dialogis, dan 

berbasis riset (Nasution, 1996). 

Perkembangan ini melahirkan generasi baru sarjana Muslim Indonesia yang 

memiliki cara pandang berbeda terhadap Islam dan ilmu-ilmu keislaman. Banyak dari 

mereka membawa pulang gagasan-gagasan baru yang mengubah wajah pendidikan Islam di 

tanah air. Perubahan tersebut tidak hanya terjadi dalam bentuk metodologi pengajaran, 

tetapi juga memengaruhi konten kurikulum, pendekatan kajian, serta arah kebijakan 

institusional di lingkungan PTKI (Suyanta, 2011). 

Transformasi besar tampak pada konversi IAIN menjadi Universitas Islam Negeri 

(UIN), yang tidak bisa dilepaskan dari kontribusi pemikiran para alumni Barat. Proses 

konversi ini bukan hanya perubahan nomenklatur, tetapi mencerminkan orientasi baru 

pendidikan Islam yang lebih inklusif terhadap ilmu-ilmu umum dan pendekatan 

multidisipliner. Munculnya fakultas-fakultas sains, teknologi, ekonomi, dan sosial di 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 669 

lingkungan UIN menunjukkan adanya semangat integrasi antara ilmu agama dan ilmu 

umum (Hanifah, 2012). 

Pengaruh alumni Barat tidak berhenti pada aspek institusional. Mereka juga 

memberi warna pada diskursus intelektual dan wacana keislaman kontemporer di 

Indonesia. Banyak karya akademik, jurnal ilmiah, dan forum-forum diskusi yang memuat 

perspektif baru dalam melihat Islam sebagai agama sekaligus sebagai sistem peradaban 

yang dinamis. Orientasi keilmuan yang mereka kembangkan cenderung kritis, terbuka 

terhadap perbedaan pandangan, dan berusaha mencari titik temu antara tradisi dan 

modernitas. 

Fenomena ini menimbulkan perdebatan. Sebagian kalangan menyambut positif 

perubahan yang terjadi sebagai langkah strategis untuk memajukan pendidikan Islam. 

Namun, tidak sedikit pula yang memandang bahwa pengaruh Barat membawa risiko 

sekularisasi pemikiran Islam. Kekhawatiran ini muncul karena pendekatan-pendekatan 

akademik yang dikembangkan di Barat sering kali menempatkan Islam sebagai objek kajian 

semata, bukan sebagai sistem kepercayaan yang sakral. Pendekatan semacam ini 

dikhawatirkan dapat mengikis otoritas teks-teks suci dan menggantinya dengan interpretasi 

rasionalistik yang kering dari nilai spiritual (Saefullah, 2012). 

Pro-kontra ini memperlihatkan bahwa proyek pengiriman dosen PTKI ke Barat 

bukan sekadar agenda akademik, tetapi juga mengandung dimensi ideologis dan kultural 

yang kompleks. Pergulatan antara nilai-nilai tradisional dan pendekatan modern 

menciptakan medan tarik-menarik yang tidak mudah diselesaikan. Diperlukan pemahaman 

mendalam terhadap latar belakang, motivasi, serta dinamika yang menyertai proses ini. 

Fokus kajian ini mencakup tiga hal utama. Pertama, menguraikan latar belakang 

munculnya gagasan dan implementasi proyek pengiriman dosen PTKI ke perguruan tinggi 

Barat. Kedua, menelaah perdebatan yang muncul seputar keberangkatan para dosen 

tersebut dan implikasinya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Ketiga, mengevaluasi 

dampak dan pengaruh nyata dari para alumni perguruan tinggi Barat terhadap arah dan 

substansi pendidikan Islam, baik di tingkat kelembagaan maupun intelektual. 

Latar belakang pengiriman dosen ke Barat memiliki akar historis dan sosiologis yang 

kuat. Keinginan untuk meningkatkan mutu pendidikan Islam tidak terlepas dari kenyataan 

bahwa banyak PTKI menghadapi keterbatasan dalam hal sumber daya manusia, fasilitas 

riset, dan akses terhadap literatur ilmiah mutakhir. Program studi yang ada sering kali 

masih bersifat normatif, dengan kurikulum yang tidak responsif terhadap perkembangan 

global. Inisiatif untuk mengirim dosen ke Barat dipandang sebagai langkah terobosan guna 

mengejar ketertinggalan tersebut (Rozi et al., 2018). 

Ketika para alumni kembali ke Indonesia, mereka membawa serta wawasan baru, 

pengalaman akademik yang beragam, serta jejaring internasional yang luas. Banyak dari 

mereka menduduki posisi penting di PTKI, baik sebagai dosen, dekan, rektor, maupun 

pengambil kebijakan. Kehadiran mereka menjadi agen perubahan yang mendorong 

reformasi struktural dan kurikuler di institusi masing-masing. Pendekatan interdisipliner, 

metode studi kritis, serta penggunaan sumber-sumber ilmiah Barat menjadi bagian dari 

warna baru pendidikan Islam di Indonesia. Namun demikian, tidak semua pihak menerima 

perubahan ini dengan tangan terbuka. Sebagian kelompok menilai bahwa pola pikir yang 

dibawa alumni Barat terlalu liberal dan kurang mencerminkan semangat keislaman yang 

otentik. Kekhawatiran terhadap dominasi epistemologi Barat memunculkan resistensi yang 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 670 

cukup kuat dari kalangan konservatif. Perdebatan pun berlangsung dalam berbagai forum 

ilmiah dan publik, menyangkut validitas pendekatan Barat dalam mengkaji Islam serta 

posisi otoritatif ulama tradisional dalam struktur pendidikan Islam nasional (Rofiqul et al., 

2021). 

Dinamika yang terjadi memperlihatkan bahwa pendidikan Islam di Indonesia berada 

dalam proses transformasi yang tidak sederhana. Integrasi antara tradisi dan modernitas, 

antara epistemologi Islam dan metode ilmiah Barat, menuntut kehati-hatian sekaligus 

keterbukaan. Proses ini masih terus berlangsung dan menjadi bagian dari pergulatan 

identitas keilmuan umat Islam Indonesia di tengah tantangan globalisasi. 

Kajian ini bertujuan untuk memberi gambaran menyeluruh dan kritis terhadap 

proses transformasi tersebut. Melalui pendekatan historis dan filosofis, diharapkan muncul 

pemahaman yang lebih jernih mengenai kontribusi, tantangan, dan masa depan pendidikan 

Islam Indonesia dalam kaitannya dengan pengaruh pendidikan Barat. Dengan demikian, 

pendidikan Islam dapat terus berkembang secara dinamis, adaptif, dan tetap berakar pada 

nilai-nilai keislaman yang autentik. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-filosofis. 

Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam dinamika pengaruh pendidikan 

Barat terhadap pendidikan Islam di Indonesia, khususnya melalui studi terhadap latar 

belakang, perkembangan, serta dampak pemikiran para sarjana Muslim Indonesia yang 

menempuh studi ke Barat. Kajian historis bertujuan untuk merekonstruksi peristiwa-

peristiwa masa lalu yang berkaitan dengan kebijakan pengiriman dosen PTKI ke luar negeri, 

sedangkan pendekatan filosofis digunakan untuk mengkaji secara kritis nilai-nilai, ide, dan 

paradigma keilmuan yang dibawa serta ditransformasikan ke dalam konteks pendidikan 

Islam di Indonesia (Hasiara, 2012). 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua kategori utama: sumber primer dan 

sumber sekunder. Sumber primer meliputi dokumen resmi pemerintah seperti arsip 

kebijakan Kementerian Agama, pidato-pidato Menteri Agama, catatan internal lembaga 

PTKI, serta testimoni langsung dari tokoh-tokoh pendidikan Islam yang pernah menempuh 

studi di Barat. Wawancara semi-terstruktur juga dilakukan terhadap beberapa akademisi 

senior di lingkungan PTKI, khususnya mereka yang terlibat langsung dalam proses 

transformasi kelembagaan IAIN menjadi UIN (Lexy J. Moleong, 2012). 

Sumber sekunder meliputi karya ilmiah berupa buku, jurnal, disertasi, tesis, serta 

artikel yang membahas tema pendidikan Islam, orientalisme, integrasi ilmu, dan sejarah 

intelektual Islam di Indonesia. Kajian terhadap literatur ini dilakukan dengan metode studi 

pustaka (library research), untuk menangkap konstruksi teoritik yang melandasi 

transformasi pemikiran keislaman akibat interaksi dengan pendidikan Barat. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui tiga tahap utama. Pertama, 

inventarisasi dan klasifikasi dokumen dan literatur yang relevan dengan fokus penelitian. 

Kedua, analisis isi terhadap dokumen dan teks untuk mengidentifikasi gagasan, paradigma, 

serta pengaruh epistemologis yang muncul dalam karya-karya alumni Barat. Ketiga, 

verifikasi data dengan teknik triangulasi, yaitu membandingkan informasi dari berbagai 

sumber guna memperoleh validitas dan keandalan temuan. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 671 

Analisis data dilakukan dengan teknik deskriptif-analitis. Pada tahap deskriptif, 

peneliti menyajikan data secara kronologis dan sistematis sesuai alur perkembangan 

kebijakan dan peran alumni Barat dalam pendidikan Islam. Pada tahap analitis, peneliti 

mengaitkan data tersebut dengan kerangka teoritik filsafat pendidikan dan epistemologi 

Islam, guna mengungkap makna mendalam serta implikasi ideologis dari perubahan yang 

terjadi (Assingkily, 2021; Moleong, 2012). 

Validitas hasil penelitian dijaga melalui kejelasan metodologi, keterbukaan terhadap 

data kontradiktif, dan konsistensi interpretasi teoritik (Lexy J. Moleong, 2012). Penelitian ini 

tidak bertujuan memberikan penilaian normatif, melainkan untuk memahami realitas secara 

kritis dan reflektif, sehingga dapat memberikan kontribusi akademik terhadap 

pengembangan studi pendidikan Islam kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Latar Belakang Gagasan dan Proyek Pengiriman Dosen-dosen PTKI ke Perguruan Tinggi 

Barat 

Menurut data Direktorat Perguruan Tinggi Islam Kementerian Agama Republik 

Indonesia tahun 2005, pengiriman dosen/mahasiswa untuk belajar Islam ke negeri Barat 

dimulai pada tahun 1950-an. Jumlah dosen/mahasiswa yang berangkat ketika itu berjumlah 

tiga orang, yaitu, Harun Nasution, Mukti Ali dan Rasjidi. Dua yang pertama dikirim untuk 

belajar di Institute of Islamic Studies, Montreal, Kanada, sedangkan yang terakhir dikirim 

untuk belajar ke Sorbone University di Perancis. Program keberangkatan mereka ini 

merupakan hasil kerjasama Indonesia dengan Kanada dan Perancis dalam bidang 

Pendidikan. Selain itu, keberangkatan mahasiswa-mahasiswa Indonesia untuk kuliah atau 

penelitian Islam di negara-negara Barat tidak terlepas dari kerjasama yang dijalin Indonesia 

dengan sejumlah negara Barat lainnya, seperti Australia, Jerman, Inggris dan Belanda. 

Kerjasama dengan Kanada, misalnya, dilakukan antara McGill University dengan IAIN 

dalam bentuk proyek Indonesia Canada Islamic Higher Education (ICIHEP). Proyek 

pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat juga tidak terlepas dari peran dan kebijakan yang 

dilakukan oleh Mukti Ali sewaktu beliau menjabat sebagai Menteri Agama Republik 

Indonesia. Menurut catatan Kementerian Agama, hingga 1972 jumlah dosen IAIN dan 

pejabat Kementerian Agama yang dikirim untuk belajar ke Barat berjumlah sekitar 55 orang 

(Hanifah, 2012). 

Proyek pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke Barat ini kemudian 

dilanjutkan lagi oleh Menteri Agama Munawir Sjadzali. Hal ini dilatar belakangi 

pemikirannya bahwa ilmuwan Muslim Indonesia yang mampu berkomunikasi dengan 

dunia modern adalah mereka yang di samping mendapat pendidikan S1 di Timur, juga 

mendapat pendidikan S2 dan S3 di Negara-negara Barat. Munawir Sjadzali menunjuk nama-

nama seperti Prof. Dr. H.M. Rasjidi, Prof. Dr. Mukti Ali, dan Prof. Dr. Harun Nasution 

sebagai prototype ilmuwan Muslim Indonesia yang telah mendapat pendidikan Islam di 

Barat sebagai ilmuwan yang modernis, toleran, dan terbuka(Hanifah, 2012). 

Pada tahun 1985 Menteri Agama Munawir Sjadzali mengundang dua guru besar, 

masing-masing dari The University of Chicago dan Begazicy University untuk dimintai 

masukan dan informasi, kemudian masukan dan informasi tersebut digunakan untuk 

perancangan program pengembangan IAIN di masa yang akan datang. Mereka adalah Prof. 

Dr. Fazlur Rahman dan Prof. Dr. Sherif Mardin. Kedua guru besar itu mengadakan 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 672 

kunjungan ke beberapa IAIN yang ada di Indonesia. Di antaranya kunjungan ke IAIN 

Jakarta, Yogyakarta, Bandung, Semarang, Surabaya, Ujung Pandang, Banda Aceh dan 

Padang. Tujuannya adalah untuk mengadakan observasi atau assessment. Setelah acara 

kunjungan ke IAIN-IAIN itu selesai, kedua guru besar itu memberikan saran kepada 

Munawir Sjadzali mengenai hal-hal yang perlu dilakukan untuk pembinaan dan 

pengembangan IAIN ke depan. Di samping itu, proyek pengiriman dosen-dosen IAIN juga 

dilakukan ke Inggris untuk bidang Sejarah dan kemasyarakatan Islam, serta dikirim juga ke 

Australia untuk memperdalam bidang Pendidikan (Masykur, 2022). 

Dari program-program tersebut, kerja sama yang dilakukan McGill University 

dengan IAIN adalah program kerjasama yang palingsukses, bahkan pengiriman dosen-

dosen IAIN tersebut ada yang berjalan sampai sampai dua fase (1989-1994 dan 1995-1999). 

Fase pertama (1989-1994) difokuskan pada pemberian beasiswa untuk mengembangkan 

kapasitas staf pengajar di 14 IAIN.Fase kedua (1994-1999), difokuskan untuk memperkuat 

kapasitas kelembagaan UIN Jakarta dan UIN Yogyakarta melalui pemberian beasiswa, 

penelitian gabungan (Joint research), pengiriman dosen tamu (visiting professor) dan 

sejumlah pelatihan lainnya. Di bawah proyek Indonesia Canada Islamic Higher Education 

(ICIHEP), lebih dari 90 dosen IAIN telah mendapatkan beasiswa untuk menyelesaikan 

program Magister dan 11 dosen IAIN menyelesaikan program Doktor di McGill University, 

Montreal, Kanada (Rukmana, 2020). 

Kerjasama lainnya dijalin oleh Kementerian Agama RI dengan dua Universitas Barat 

yang berada di Jerman, yaitu Universitas Hamburg dan Universitas Leipzig. Ruang lingkup 

kerjasama ini antara lain; beasiswa bagi program Doktor dalam bidang kajian Islam di 

Universitas Leipzig, program pertukaran dosen dan kerjasama penelitian serta seminar 

bersama. Di samping menjalin kerjasama dengan Universitas-universitas di Jerman, pada 

tanggal 26 April 2004perjanjian kerjasama dengan Belanda ditandatangani oleh Direktur 

Jenderal Kelembagaan Agama Islam dan Rektor State University of Leiden di Jakarta. 

Diantara isi perjanjiannya adalah pengiriman mahasiswa Indonesia untuk belajar di State 

University of Leiden dan program penelitian bersama bagi 14 tenaga pengajar perguruan 

tinggi agama Islam di State University of Leiden (Irawan, 2020). 

Kemudian pada tanggal 09 Juni 2004 Kementerian Agama juga menjalin kerjasama 

dengan Universitas di Australia. Perjanjian kerjasama dengan Australia itu adalah: 

“Arrangement between The Australia-Indonesia Institute of the Australian Department of 

Foreign Affairs and Trade and The Department of Religious Affairs of Republic of Indonesia 

in Relation to Partnership in Education and Training of Regional Islamic Institutions. 

Perjanjian kerjasama ini menyelenggarakan program pelatihan Pascasarjana untuk 

IAIN/STAIN di luar pulau Jawa. Di antaranya pengiriman empat dosen IAIN/STAIN di luar 

pulau Jawa untuk mengikuti program pelatihan selama satu tahun di beberapa universitas 

di Australia (Masykur, 2022). 

Sampai dengan hari ini, proyek pengiriman dosen-dosen PTKI untuk belajar Islam ke 

Barat masih tetap dilakukan. Hal ini dapat dilihat dengan adanya program 5000 Doktor 

Kementerian Agama Republik Indonesia, di halaman depan situs pendis.kemenag.go.id 

dapat ditemukan informasi berikut: “Program 5000 Doktor merupakan program unggulan 

Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, 

kementerian Agama RI. Program ini pertama kali diluncurkan oleh Presiden RI Joko Widodo 

pada Desember 2014. Program 5000 Doktor meliputi pemberian bantuan studi S3 bagi para 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 673 

tenaga pendidikan dan tenaga kependidikan baik yang melanjutkan studi di kampus dalam 

negeri maupun luar negeri. Program 5000 Doktor  telah diluncurkan di Istana Negara pada 

tanggal 19 Desember 2014 dengan websit resmi; www.scholarship.kemenag.go.id, Menteri 

Agama Lukman Hakim Saifuddin mengatakan bahwa program 5.000 Doktor merupakan 

salah satu program unggulan Kementerian Agama yang strategis dan visioner untuk 

peningkatan  mutu dosen-dosen di IAIN di Indonesia. “Kita harapkan setiap tahun lahir 

1.000 Doktor selama pemerintahan Jokowi-JK,” demikian penjelasan menteri Agama 

Lukman Hakim Saifuddin (Suyanta, 2011). 

Bahkan di halaman depan situs resmi program 5000 Doktor ini dipamerkan sebuah 

gambar Universitas di Barat yang kemudian dihiasi dengan tulisan Mora McGill Scholarship 

on Religion and Society. Kemudian ditambah lagi dengan tulisan yang sangat relevan 

drngan makalah ini, yaitu School of Religious Studies and Social Work dan Institute of 

Islamic studies (Hanifah, 2012). 

Bahkan proyek atau program pengiriman dosen-dosen PTKI ini tidak hanya 

diselenggarakan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia saja, dalam situs resmi 

Kementerian Keuangan Republik Indonesia ada lembaga yang disebut dengan Lembaga 

Pengelolaan Dana Pendidikan (LPDP). Program Pemerintah ini selain memberikan beasiswa 

untuk dosesn-dosen Perguruan Tinggi Umum juga memberikan beasiswa bagi dosen-dosen 

PTKI untuk dikirm belajar ke luar Negeri, baik ke Timur Tengah, Eropa dan Barat. 
 

Pro-Kontra Pengiriman Dosen-dosen PTKI ke Barat 

Proyek pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat atau belajar Islam ke Barat bukan 

tanpa pro dan kontra. Sebenarnya, pro-kontra pengiriman mahasiswa-mahasiswa Islam 

untuk belajar Islam ke Barat tidak hanya terjadi di Indonesia, akan tetapi pro-kontra ini 

terjadi juga di dunia Islam lainnya. Para Mahasiswa Indonesia yang sedang studi di 

Universitas al-Azhar juga gelisah setelah membaca tulisan di Majalah Tempo no. 40 thn. XV 

tanggal 30 Nopember 1985 yang bejudul “IAIN beralih Kiblat?”. Kejadian ini terjadi pada 

masa Munawir Sjadzali sebagai Menteri Agama Republik Indonesia (Nasution, 1996). 

Melihat fenomena ini, Menteri Agama Munawir Sjadzali memberikan penjelasan 

bahwa pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat itu adalah semata-mata untuk memperluas 

cakrawala ilmiah mereka. Munawir Sjadzali juga menjelaskan bahwa pengiriman dosen-

dosen IAIN atau sarjana-sarjana Muslim ke Barat untuk belajar Islam bukanlah hal yang 

sama sekali baru dan bukan hanya pemerintah Indonesia yang melakukannya,pengiriman 

dosen-dosen ke Barat itu juga sudah sejak lama dilakukan oleh Negara-negara timur tengah, 

termasuk Mesir. Dia juga menjelaskan bahwa pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat bukan 

dimaksudkan sebagai alternatif dari lembaga-lembaga Pendidikan Islam baik yang berada di 

dalam maupun di luar Negeri, seperti IAIN dan al-Azhar. Dia menegaskan lagi bahwa 

lembaga-lembaga Pendidikan Islam seperti IAIN dan al-Azhar adalah lembaga-lembaga 

Pendidikan Islam unggulan bagi pendidikan awal bagi calon-calon ahli agama Islam. Apa 

yang disampaikan Munawir Sjadzali itu benar, karena setelah itu pengiriman mahasiswa ke 

Universitas al-Azhar tetap dilanjutkan, demikian juga pengiriman petugas belajar ke Middle 

Eastren Technical University (METU) di Ankara Turkey dirintis sebagai upaya untuk 

memanfaatkan pengalamn Turkey dalam akar perkembangan perjalanan sejarah Islam. 

Munawir Sjadzali sebagai orang yang pro terhadap proyek pengiriman dosen-dosen IAIN ke 

Barat memberikan argumentasi bahwa belajar Islam ke Barat itu sangat penting untuk 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 674 

menciptkan pemahaman Islam yang bijak, demokratis dan toleran, dengan mengirimkan 

para mahasiswa dan dosen ke pusat-pusat studi Islam di Timur tengah dan Barat, nanti 

setelah mereka kembali ke Indonesia,diharapkan melahirkan suatu interaksi ilmiah yang 

intensif karena berbagai latar belakang pendidikan mereka yang berbeda, sehingga IAIN 

menjadi wadah cernaan pengalaman (melting pot of experience) untuk mengolah dam 

menghasilkan pemikiran-pemikiran yang orisinil yang bermanfaat untuk pembangunan 

bangsa, Negara dan agama (Wardani, 2019). 

Sedangkan yang kontra sangat khawatir dengan proyek ini, karena melalui 

pengiriman dosen-dosen IAIN untuk berguru Islam ke Barat sudah barang tentu setelah 

kembalinya mereka ke Indonesia dan mengabdi di IAIN, mereka akan membuat perubahan 

yang luar biasa dari titik pandang tradisional studi Islam kearah pemikiran modern ala 

Barat. Menurut studi Islam versi Barat, titik pandang tradisional itu diganti dengan suatu 

pendekatan baru. Pendekatan yang dimaksud adalah pendekatan hisitoris untuk mengganti 

pendekatan studi Islam yang selama ini normatif. Metode pendekatan ala Barat ini 

disosialisasikan oleh pendiri Insitute of Islamic Studies, di McGill University, Montreal, 

Kanada. Yaitu Prof. Dr. Wilfred Cantwell Smith, yang kemudian diikuti oleh murid-

muridnya. Dalam konteks Indonesia, Murid Wilfred yang mempopulerkan pendekatan 

Islam historis di Indonesia adalah Prof. Dr. Mukti Ali dan Prof. Dr. Harun Nasution. Melalui 

kebijakan dan pemikiran kedua tokoh ini, akhirnya buku-buku Islam di Perguruan Tinggi 

Islam yang menekankan pada studi Islam historis semakin banyak. 

Selama sekitar 36 tahun sejak 1975 atau sejak Prof Dr Harun Nasution pulang dari 

kuliahnya di Mc Gill University, Canada, (sekitar 1969) kemudian bercokol di IAIN Jakarta 

lalu mengubah sistem/ kurikulum pendidikan di IAIN, STAIN, STAIS (Institut Agama Islam 

Negeri, Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri, dan Swasta) se-Indonesia dari faham Ahlus 

Sunnah diubah menjadi Mu’tazilah maka benar-benar berubah. Lebih-lebih dengan 

penggalakan pengiriman dosen-dosen IAIN se-Indonesia untuk belajar “Islam” ke negeri-

negeri Barat, maka dampaknya sangat terasa. Setelah mereka pulang dari negara Barat tidak 

sedikit yang menjadi orang aneh atau nyeleneh (Harahap, 2015). 

Adian Husaini, sebagai cendekiawan yang kontra dalam masalah ini sangat banyak 

memberikan kritik dalam berbagai bukunya. Cendekiawan ini banyak mengkritik proyek 

tersebut, bahkan kritiknya juga diarahkan kepada kebijakan-kebijakan yang dilakukan para 

alumni Barat itu dalam rangka konversi IAIN ke UIN. Liberalisasi yang dilakukan Harun 

Nasution di IAIN menurutnya telah lari dari tujuan utama pendirian IAIN yang semula 

direncanakan untuk melahirkan ulama. Menurut Adian Husaini, Harun Nasution berusaha 

mengangkat citra IAIN sebagai tempat Studi Islam yang bertaraf Internasional. Akan tetapi 

sangat disayangkan, usaha Harun Nasution ini justru menyeret gerbong IAIN melenceng 

dari khittah dasar pendirian IAIN sebagaimana yang banyak dicita-citakan oleh para 

pejuang Pendidikan Islam di Indonesia. Harun Nasution kemudian menurutnya membawa 

IAIN ke jalur yang dibangun oleh para orientalis Barat, di mana mereka memosisikan Islam 

sebagai objek kajian yang netral dari aspek amaliah dan iman. Untuk melakukan 

pembaharuan pemikiran Islam di IAIN, Harun Nasution mencari akar pembenarannya 

dalam teologi muktazilaah dan mengenalkannya kepada masyarakat lewat buku-buku dan 

pengajaraanya di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Syahrin Harahap, 1994). 

Liberalisasi studi Islam di IAIN itu bermula setelah hasil rapat Rektor IAIN se-

Indonesia pada Agustus 1973 di Bandung, salah satu hasil rapat tersebut adalah 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 675 

Kementerian Agama Republik Indonesia memutuskan bahwa buku Harun Nasution yang 

berjudul “Islam ditinjau dari berbagai aspeknya”  direkomendasikan sebagai buku yang 

sangat bermanfaat terutama untuk mata kuliah pengantar Agama Islam, yaitu mata kuliah 

komponen Insitut yang wajib diambil oleh setiap mahasiswa IAIN, apa pun fakultas dan 

jurusannya. Sejak awal keputusan ini sudah menimbulkan kontroversi di kalangan Rektor-

Rektor IAIN se-Indonesia. Namun demikian, keputusan rekomendasi ini tetap berjalan. 

Bahkan tidak sampai di situ, karena ada instruksi dari pemerintah yang menjadi penaung 

dan penanggungjawab IAIN se-Indonesia, perguruan tinggi Islam swasta yang menginduk 

kepada pemerintah juga harus menjadikan materi buku tersebut sebagai bahan kuliah dan 

bahan ujian (Syahrin Harahap, 2015). 

Setelah kebijakan ini berjalan, kritik demi kritik pun terus berdatangan, salah satu 

kritik yang perlu untuk dikemukakan dalah kritik yang disampaikan oleh  rekan Harun 

Nasution yang juga alumni Barat, yaitu H M Rasjidi. Akan tetapi kritik-kritik yang 

disampaikannya tidak direspons secara positif oleh pemerintah. Menurutnya dua 

kemungkinan yang menyebabkan pemerintah tidak merespons kritiknya. Pertama, 

pemerintah setuju dengan isi buku tersebut dan ingin mencetak sarjana IAIN menurut 

konsepsi Harun Nasution tentang Islam. Kedua, pihak pemerintah tidak mempunyai 

kapabilitas dan kompetensi untuk menilai buku tersebut dan tidak mengetahui bahayanya 

bagi eksistensi studi Islam di perguruan tinggi Islam, khususnya IAIN. Menurut analisis 

Adian Husaini, kedua kemungkinan tersebut sama-sama buruk. Kalau kemungkinan 

pertama benar, berarti pemerintah melakukankesalahan yang sangat fatal, yaitu dengan 

membiarkan perusakan studi Islam di perguruan tinggi Islam secara sistematis. Kalau 

kemungkinan kedua benar, berarti pemerintah melakukan kesalahan karena ketidaktahuan, 

tidak tahu bahwa yang terjadi itu adalah salah (Asari, 2018). 

Keberatan-keberatan yang dikemukakan Adian Husaini tersebut tentu saja tidak 

disetujui oleh semua pihak, apalagi mereka yang notabene adalah alumni-alumni 

Pendidikan Barat. Azyumardi Azra berpendapat bahwa pendekatan Barat dan Timur dalam 

studi Islam bagian yang absah dari diskursus intelektualisme Islam di Dunia Muslim. Kedua 

model pendekatan ini seharusnya tidak perlu dipertentangkan, karena mempertentangkan 

keduanya hanya akan counterproductive. Bahkan kedua corak pendekatan ini seharusnya 

dianggap sebagai corak pendekatan yang saling melengkapi. Tidak hanya sampai pada 

tingkatan saling melengkapi, Azyumardi Azra menganjurkan supaya kedua corak 

pendekatan ini dipadukan dan diharmonisasikan untuk mendominasikan pemikiran Islam 

yang keindonesiaan. 

 

Pengaruh Alumni Barat untuk Pendidikan Islam di Indonesia 

Pendidikan tinggi agama, lebih khusus lagi pendidikan tinggi agama Islam telah 

berdiri di Indonesia pada akhir pemerintahan Jepang, tepatnya pada tanggal 8 juli 1945 yang 

bertepatan dengan 27 Rajab 1364, nama perguruan tingginya adalah Sekolah Tinggi Islam 

(STI) di Jakarta. Sekolah tinggi ini mencontoh kurikulum dari fakultas Ushuluddin yang ada 

di Universitas Al-Azhar, Kairo, Mesir. Seiring dengan pindahnya ibu kota Negara dari 

Jakarta ke Yogyakarta, sekolah tinggi ini juga pindah dari Jakarta ke Yogyakarta. Tahun 1947 

sekolah tinggi Islam ini berkembang menjadi Universitas Islam Indonesia (UII) dan salah 

satu fakultasnya adalah Fakultas Agama Islam. Kemudian pada tahun 1950 fakultas agama 

Islam tersebut dinegerikan menjadi perguruan tinggi agama Islam negeri (PTAIN). 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 676 

Selanjutnya pada tahun 1960 berkembang menjadi Institut agama Islam Negeri (IAIN). 

Fakultas-fakultas IAIN yang ada di daerah-daerah di luar lokasi IAIN induk dipisahkan dari 

IAIN induknya dan menjadi Sekolah tinggi Agama Islam Negeri (STAIN), selanjutnya sesuai 

dengan tuntutan kemajuan zaman, sebagian IAIN dan STAIN berkembang menjadi 

Universitas Islam Negeri (UIN) (Asari, 2018). 

Dalam wacana dan realisasi konversi IAIN menjadi UIN inilah pengaruh mahasiswa-

mahasiswa Muslim yang belajar Islam di Barat tidak dapat diabaikan. Nama-nama seperti 

Mukti Ali, Harun Nasution, Azyumardi Azra dan Nur Ahmad Fadhil Lubis tentu saja tidak 

dapat diabaikan. Mereka adalah para Rektor yang mengawal ketika berlangsungnya wacana 

bahkan perubahan STAIN dan IAIN menjadi UIN (Asari, 2007). 

pengaruh yang diberikan Mukti Ali dalam perkembangan PTKI di Indonesia tidak 

bisa dianggap remeh. Karena dia memiliki kebijakan yang sangat signifikan dalam 

pembenahan IAIN-IAIN di seluruh Indonesia. Sebagaimana diketahui, setelah Kementerian 

agama mencanangkan perluasan Pendidikan tinggi umat Islam, sebagiaman yang tercantum 

dalam Repelita 1 tahun 1969-1973, umat Islam secara beramai-ramai dan dengan berbagai 

macam nama yayasan, organisasi, pesantren atau pribadi mendirikan IAIN. Dalam data dan 

laporan Departemen Agama disebutkan bahwa pertengahan tahun 1973 jumlah lembaga 

pendidikan tinggi Islam se Indonesai ada sekitar 112 IAIN yang tersebar di seluruh 

Indonesia. Ada yang berdiri di kota besar, ada juga yang berdiri di kecamatan, bahkan ada 

IAIN-IAIN yang berdiri di daerah-daerah pedesaan. Melihat fenomena menjamurnya IAIN-

IAIN ini, Mukti Ali yang alumni Barat itu kemudian meneliti kelayakan IAIN yang tersebar 

dalam jumlah besar itu (Mumu et al., 2022). 

Setelah malakukan pengkajian dan penelitian yang mendalam, akhirnya berdasarkan 

keputusan Direktur Pembinaan Perguruan tinggi agama (Binperta) No. 32 Tahun 1975, dari 

112 IAIN tersebut, hanya 13 yang diberi izin beroperasi. Semua IAIN itu diberi izin 

beroperasi karena terletak di kota Provinsi dan memenuhi syarat-syarat menjadi lembaga 

Pendidikan Tinggi. Sedangkan IAIN yang berada di kota kabupaten seperti Cirebon, Serang, 

Malang dan Mataram dan dipandang dapat memenuhi syarat untuk beropersai, oleh Mukti 

Ali dijadikan sebagai IAIN cabang yang secara administratif berada di bawah supervisi IAIN 

yang ada di kota provinsi. Mukti Ali memandang bahwa kebijakan ini sebagai sesuatu yang 

menjadi dasar untuk rencana pengembangan IAIN di masa yang akan datang (Kambali et 

al., 2019). 

Selanjutnya, pengaruh yang diberikan Mukti Ali bagi perkembangan PTKI di 

Indonesia adalah membuat kebijakan untuk peningkatan mutu IAIN. Kebijakan ini 

diaplikasikan dengan cara meningkatkan SDM yang berada di IAIN. Dalam kaitan ini, 

Kementerian Agama mulai mengirimkan dosen-dosen IAIN untuk belajar ke luar negeri, 

ada yang dikirm ke Timur Tengah, Amerika Serikat, Belanda dan Kanada. Menurut catatan 

Kementerian agama, sampai dengan Tahun 1972, jumlah dosen IAIN yang dikirim belajar ke 

Barat berjumlah sekitar 55 orang (Afrizal, 2022). 

Pengaruh alumni Barat lainnya yang dapat disebutkan adalah dengan adanya 

gagasan integrasi ilmu dengan agama yang dipelopori oleh Harun Nasution. Dalam konteks 

gagasan integrasi ilmu dengan agama atau dalam jalur yang agak ekslusif perubahan IAIN 

menjadi UIN,Harun Nasution pernah mempertanyakan apa sebenarnya tujuan IAIN? 

Pertanyaan itu dijawabnya sendiri dengan menuliskan apa yang tercantum dalam peraturan 

Menteri Agama no. 1 tahun 1972 sebagaimana tersebut dalam pasal 2.a adalah: “Membentuk 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 677 

sarjana-sarjana Muslim yang berakhlak mulia, beriman dan cakap serta mempunyai 

kesadaran bertanggung jawab atas kesejahteraan umat dan masa depan bangsa dan Negara 

Republik Indonesia yang berdasarkan Pancsila.” Selanjutnya Harun Nasution juga 

mempertanyakan: “Sarjana Muslim atau ulama yang bagaimana yang seharusnya dihasilkan 

IAIN?”. 

Dari pertanyaan-pertanyaan dan gagasan seperti inilah alumni Barat tersebut 

membuat pembaharuan-pembaharuan dalam PTKI di Indonesia, khususnya dalam kasus 

IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Pembaharuan itu dialakukannya karena kalau kembali 

melihat kiprah ulama, mereka bukan orang yang hanya pemimpin dalam masalah 

keakhiratan saja, akan tetapi juga dan yang tidak kalah penting adalah pemimpin dalam 

masalah keduniaan. Sesuai dengan hakikat penciptaan manusia, sarjana Muslim atau ulama 

yang harus dihasilkan  IAIN adalah sarjana Muslim atau ulama yang berkembang akal dan 

daya pikirnya serta halus kalbunya. Dengan ungkapan lain, sarjana Muslim atau ulama yang 

dihasilkan IAIN adalah sarjana Muslim atau ulama yang tidak hanya mengetahui ilmu-ilmu 

agama saja, akan tetapi harus juga mengetahui apa yang lazim disebut sebagai ilmu-ilmu 

umum. Di samping itu semua, dia harus memilki akhhak dan budi pekerti yang luhur 

(Faizin, 2018). 

Selain itu, Harun Nasution juga menekankan perlunya IAIN untuk memproduksi 

srajana Muslim atau ulama yang mempunyai ciri-ciri ulama Islam zaman klasik, terutama 

ulama abad kedelapan sampai abad kesebelas masehi, bukan ulama zaman pertengahan 

Islam, atau lebih tegasnya ulama abad keenam belas sampai abad kedelapan belas masehi 

yang identik dengan kemunduran Islam (Jumhana, 2018). 

Ulama yang harus diproduksi IAIN adalah ulama zaman klasik yang memiliki ciri-

ciri melaksanakan ajaran Alquran supaya banyak mempergunkan akal, bukan hanya 

memahami ilmu agama, tetapi juga ilmu-ilmu yang lain, yang sekarang disebut dengan 

science. Pembaharuan-pembahruan seperti inilah menurutnya yang seharusnya menjadi 

pemikiran di kalangan pemimpin dan dosen-dosen IAIN. Untuk membentuk alumni-alumni 

sebagaimana yang digambarkan Harun Nasution tidak akan berhasil kalau IAIN hanya 

mengelola dan mengajarkan ilmu-ilmu agama saja, di sinilah perlunya menaikkan level 

IAIN menjadi UIN (Daulay et al., 2025). 

Gagasan-gagasan Harun Nasution akhirnya terwujud di masa kepemimpinan alumni 

Barat lainnya, yaitu Azyumardi Azra.Pemikiran Azra tentang pentingnya integrasi ilmu 

agama dan ilmu umum adalah pengaruh alumni Barat yang sangat luar biasa dalam konteks 

memajukan PTKI di Indonesia. Kapasitasnya sebagai Rektor telah berhasil mengkonversi 

IAIN Jakarta menjadi UIN pada tahun 2002. Pembaharuan ini dilakukan melihat kenyataan 

bahwa di IAIN hanya berfokus pada muatan pelajaran keagamaan dan cenderung 

mengabaikan ilmu-ilmu alam, sosial dan humaniora, sehinngga para mahasiswa dan 

alumninya bermental diokotomis dan sulit mendapatkan pekerjaan yang membutuhkan 

keahlian di bidang ilmu sosial, alam dan humaniora. 

Paling tidak ada dua visi besar Azyumardi Azra dalam mengembangakan PTKI di 

Indonesia, khususnya UIN Syarif Hidayatullah Jakrata, Pertama, Visi A World Class 

University.Terkait dengan upaya untuk mewujudkan UIN Jakarta sebagai Perguruan Tinggi 

Islam yang mendunia, Azyumardi Azra membuat banyak kebijakan dengan membenahi 

berbgai komponen Pendidikan di UIN Jakarta, yaitu mulai dari membenahi visi, misi, 

tujuan, kurikulum, kompetensi, dosen, proses belajar mengajar, sarana prasarana, semua itu 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 678 

ditingkatkannya menjadi taraf nasional, bahkan internasional. Kebijakan ini dibuat karena 

pemikir yang alumni Barat tersebut sangat optimis bahwa UIN Jakarta akan masuk ke dalam 

barisan A World Class University. Sikap optimis tersebut bukan tanpa dasar, akan tetapi 

bertolak dari melihat kenyataan semakin meningkatnya sistem kelembagaan UIN Jakarta 

dan luasnya jaringan kerja sama dengan berbagai pihak baikdi dalam maupun di luar negeri 

(Ariza, 2023). 

Itulah sebabnya pada wisuda sarjana ke-831 pada tanggal 29 Juli 2006 dia 

mengatakan: “Kita optimis UIN Jakarta akan menjadi salah satu Universitas kelas Dunia dan 

Universitas riset yang kompetitif dan bergengsi di tingkat Internasional”. Karena selain secara 

kelembagaan, UIN Jakarta secara akademik terus melakukan peningkatan dalam berbagai 

aspek. Dalam kesempatan lain dia mengatakan: “Kini, jumlah dosen di UIN Jakarta sudah 

mencapai lebih dari 60 orang Guru besar dalam berbagai bidang disiplin keilmuan. Juga didukung 

dengan meningkatnya jumlah dosen yang sudah menyelesaikan S2 dan S3, baik dari dalam negeri 

maupun dari luar negeri”. Selanjutnya dia mengatakan: “Ke depan kita punya harapan bahwa 

dosen-dosen yang mengajar di UIN Jakarta tidak lagi bergelar Magister, tetapi semuanya bergelar 

Doktor”. 

Pengaruh yang diberikan Azyumardi Azra untuk menuju A World Class University 

adalah dengan mengembangkan jaringan kerjasama antara lembaga. Pada saat itu lebih dari 

80 buah Memorandum of Understanding (MoU) yang dijalin UIN Jakarta dengan pihak lain. 

Kerjasama tersebut meliputi berbagai bidang, dan dengan berbagai lembaga atau instansi, 

baik yang berada di dalam maupundi luar negeri, seperti Negara-negara Timur tengah, 

Amerika, Jepang serta sejumlah Negara di kawasan ASEAN (Alfian, 2023). 

Selanjutnya, Azyumardi Azra juga mencanangkan E-Learning dalam proses belajar 

mengajar. Program ini merupakan hasil kerjasama dengan menkominfo dalam bidang 

pengembangan komunikasi, dan informasi.Tujuan dari kerjasama ini adalah agar para dosen 

familiar dengan penggunaan teknologi, dan untuk mengoptimalkan peran, dan fungsi dosen 

ahli di bidang keilmuaan mereka masing-masing, sekalipun karena kesibukan waktunya 

yang menyebabkan tidak bisa datang ke kampus, dengan adanya E-learning ini proses 

belajar mengajar dengan media internet tetap dapat dilakukan (Rukmana, 2020). 

Pengaruh lainnya adalah dengan mendatangkan dosen luar atau asing ke UIN 

Jakarta, program mendatangkan dosen luar ini dilakukan dengan cara melakukan kerjasama 

dengan organisasi internasional, seperti bekerjasama dengan pemerintah Amerika. 

Kerjasama tersebut tertuang dalam Regional English Language Office (RELO). Selain itu, 

Azyumardi Azra juga menjalin kerjasama dengan pemerintah Australia melalui program 

Volunteering for International Developement from Australia (VIDA). Tujuan dari kedua 

kerjasama ini adalah menghadirkan dosen luar negeri untuk memberikan kuliah dalam 

bahasa asing. 

Kedua, Visi Research University. Visi ini kemudian tertulis dalam Garis-garis Besar 

rencana strategis untuk tahun 2003-2007, bahwa UIN Jakarata akan diubah dari teaching 

University menjadi research University. Kebijakan ini dilakukan Azyumardi Azra untuk 

merespons segala perkembangan zaman, dan menjadikan UIN Jakarta sebagai Universitas 

yang memilki tradisi penelitian. Tujuannya lainnya adalah untuk mendorong, dan 

mempercepat penegembangan ilmu pengetahuan, dan teknologi. Di sisi lain, Azra 

mengharapkan bahwa penelitian tersebut harus menjadi branchmark di berbagai bidang, 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 679 

yaitu kedua pokok bidang ilmu pengetahuan, baik ilmu-ilmu yang bersumber dari Alquran 

maupun ilmu-ilmu yang bersumber dari penelitian terhadap alam (Azimi et al., 2024). 

Pengaruh alumni Barat untuk pengembangan PTKI di Sumatera Utara juga sangat 

signifikan, hal ini dapat dilihat dengan bertransformasinya IAIN SU menjadi UIN-SU dalam 

waktu yang tidak terlalu lama. Pada masa transformasi tersebut jabatan Rektor, dan Wakil 

Rektor 1 dikawal oleh dua alumni Barat, mereka adalah Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA, 

dan Prof. Dr. Hasan Asari, MA. Pada saat itu banyak yang menduga bahwa IAIN-SU tidak 

dapat bertransformasi atau beralih status dengan begitu cepat. Akan tetapi dugaan itu 

menjadi sirna dengan keluarnya Peraturan Presiden Nomor 131 tahun 2014 tentang 

ketetapan pendirian Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan. Perubahan IAIN SU 

menjadi UIN SU di kalangan akademisi cukup menggelitik nalar, karena sejak lama IAIN SU 

sudah dibahasa arabkan dengan Al-Jāmi’ah al-Ḥukumiyah yang arti bahasa Indonesianya 

adalah Universitas (Mumu et al., 2022). 

Proses transformasi IAIN SU untuk menjadi UIN SU sudah diupayakan sejak tahun 

2003. Kala itu yang menjadi Rektor adalah Prof. Dr. H.M. Yasir Nasution. Dalam upaya 

transformasi tersebut, Rektor membentuk dua tim yang bertugas menyusun proposal alih 

status tersebut. Lagi-lagi yang mengawal, dan menyusun proposal ini adalah dua alumni 

Universitas Barat. Tim pertama diketuai oleh Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA alumni 

University of California Los-Angeles, Amerika Serikat, sedangkan tim kedua diketuai oleh 

Prof. Dr. Hasan Asari, MA. Alumni McGill University, Montreal, Canada. 

Di masa kepemimpinan Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, atmosfer akademik semakin 

terlihat jelas. Ada beberapa indikasi yang membuktikan hal ini. Pertama, dosen-dosen IAIN 

SU memiliki minat yang tinggi untuk melanjutkan studinya ke jenjang S2, dan S3. Minat 

melanjutkan studi itu tidak hanya terpusat ke PTKI saja, akan tetapi ada juga yang 

melanjutkan studi ke UI, UGM, UNS, UNJ, UNAND, USU, UNIMED, TRISAKTI bahkan 

juga ke luar negeri.Kedua, lahirnya karya-karya akademik, baik dalam bentuk artikel jurnal 

ataupun buku-buku ilmiah dalam jumlah yang signifikan.Ketiga, berkembangnya forum-

forum ilmiah seperti diskusi-diskusi, seminar, workshop, dan pelatihan-pelatihan (Azimi et 

al., 2024). 

Perkembangan-perkembangan yang terjadi itu didasari oleh motivasi yang sering 

diberikan oleh Rektor IAIN SU tentang pentingnya menjaga khittah IAIN SU sebagai 

lembaga Pendidikan tinggi Islam. Sebagai lembaga Pendidikan tinggi Islam, dan bukan 

ormas, dan bukan pula lembaga pengajian, sudah barang tentu aktivitas, dan produk-

produk ilmiah harus menjadi ukurannya (Azimi et al., 2024). 

Prof. Fadhil juga menekankan bahwa perubahan IAIN SU menjadi UIN SU bukan 

menunjukkan bahwa pekerjaan sudah final, justru sebaliknya, pekerjaaan baru saja dimulai. 

Karena perubahan status tersebut bukan hanya asal berubah, akan tetapi perubahan tersebut 

memiliki beberapa makna pokok: Pertama, pergeseran paradigma keilmuan dari mono 

discipline menjadi transdiscipline. Kedua, pergeseran fokus keilmuan dari ilmu-ilmu agama 

menjadi ilmu pengetahuan, teknologi, dan seni. Ketiga, melakukan, dan mengupayakan 

integrasi keilmuan. Keempat, pergeseran fokus pengabdian IAIN SU dari hanya berpusat di 

umat menjadi rahmat bagi seluruh alam. Kelima, melahirkan Ulul al-bāb (Azimi et al., 2024).  

Penulis sangat tertarik dengan poin kelima ini, karena poin ini adalah hal yang baru, 

dan bebeda dengan 10 karakteristik mahasiswa IAIN yang dahulu sempat dihapalkan. 

Menurut Prof. Fadhil, setelah UIN SU bertransformasi dari IAIN, kesepuluh karateristik 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 680 

tersebut sudah tidak relevan lagi. Sudah tiba waktunya UIN SU merumuskan bentuk baru 

karaktersitik mahasiswa yang update terhadap perkembangan zaman. 

Dalam berbagai tulisannya Prof. Fadhil menulis karakter Ulul al-bāb itu sebanyak 12 

ciri-ciri, yang tertera di bawah ini adalah ringkasan dari penulis: Pertama, zikir, dan pikir. 

Yang dimaksud dengan zikir adalah ingat, dan patuh kepada Allah di setiap waktu, dan 

dalam semua hal. Sedangan pikir adalah memikirkan langit, dan bumi serta seluruh alam 

semesta. Kedua, berpegang teguh kepada kebaikan, dan keadilan. Mampu memilih yang 

baik dari yang buruk, bisa membedakan yang benar, dan yang salah. Dalam konteks dunia 

modern seorang yang berkarakter Ulul al-bāb harus cerdas membedakan antara kebenaran, 

dan pembenaran. Di sinilah pentingnya jiwa kritis yang harus dimilki oleh mahasiswa UIN 

SU supaya mereka tidak terobang ambing, dan bisa memberikan pembaharuan di tengah-

tengah masyarakat. Ketiga, terbuka, teliti, dan kritis dalam menerima informasi, teori, 

proposisi ataupun dalil yang dikemukakan oran lain, tidak mau taklid buta kepada orang 

lain, sehingga tidak menelan mentah-mentah apa yang diberikan orang lain, atau gampang 

memepercayai sebelum terlebih dahulu mencek kebenarannya. Keempat,mengetahui 

sejarah, dan mampu mengambil pelajaran dari kejadianmasa lalu. Sebagaimana yang sering 

disampaikan dalam kuliah-kuliah sejarah bahwa nilai tertinggi dari sebuah sejarah adalah 

pendidikannya. Kelima, rajin bangun malam untuk sujud, dan rukuk di hadapan Allah. Ini 

adalah modal yang sangat berharga bagi seorang yang mau menjadi pemikir cemerlang di 

masa depan. Keenam, patuh kepada sistem hukum, dan ketentuan yang bedasarkan 

panduan Allah dan Rasul-Nya. Tidak berpaham fatalism, akan tetapi tetap memahami, dan 

hukum kausalitas yang berlaku di alam raya. Sehingga setiap peristiwa yang terjadi selalu 

dicarikan sebabnya, dan tidak hanya berpangku tangan. Ketujuh, bukan hanya memilki 

ilmu, tetapi juga mencapai peringkat hikmah. Ciri seorang yang berkarakter Ulul al-bāb itu 

adalah bahwa ilmunya tidak hanya berhenti di akal saja, akan tetapi turun ke hati sehingga 

ia bisa mencari hikmah di setiap permasalahan yang dihadapi tanpa mengesampingkan 

analisis kritis sebelum sampai kepada kesimpulan. Kedelapan, tidak takut kepada siapapun, 

kecuali kepada Allah semata. Selalu memprioritaskan peraturan Allah dalam segala hal, 

tidak mengesampingkan peraturan Allah demi mengutamakan kepentingan manusia. 

Kesembilan, kemampuan, dan kesadaran untuk mengenal, dan memilah. Tidak tergesa-gesa 

dalam mengambil keputusan, akan tetapi selalu mempertimbangkan dari banyak sisi 

sehingga apa pun pilihannya dia menganggap bahwa itulah yang terbaik untuk dirinya. 

Kesepuluh, mempelajari, dan mengambil petunjuk dari Alquran, dan Hadis Nabi, mengkaji 

rangkaian wahyu yang turun kepada Nabi sebelumnya. Kepercayaan kepada kitab suci 

adalah modal yang sangat berharga untuk menjadi yang berkarakter Ulul al-bāb, karena 

dengan kepercayaan ini akalnya akan selalu dikontrol, dan tidak melenceng sekalipun 

wawasannya luas. Kesebelas, menuntut, mempelajari, mengajarkan, menerapkan, dan 

mengembangkan ilmu penetahuan. Karakter ini adalah puncak dari seorang Ulul al-bāb, 

yaitu mengamalkan ilmu yang diperoleh, karena ilmu dalm konsep Islam bukan ilmu untuk 

ilmu akan tetapi ilmu harus benar-benar bermanfaat bagi kemanusiaan. Keduabelas, 

dedikasi untuk menyebarkan ilmu, mengabdikan diri bagi kesejahteraan manusia, dan 

menyampaikan kebenaran kepada semua orang serta mencerahkan kehidupan masyarakat. 

Poin ini sangat penting untuk diresapi mengingat tingginya demam gelar akademik yang 

menimpa mahasiswa-mahsiswa di Perguruan Tinggi Islam (Hanifah, 2012).  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 681 

Menurut hemat penulis, seandainya seluruh warga kampus UIN-SU menerapkan 

keduabelas karakter yang digagas oleh guru besar yang alumni Barat itu, cita-cita UIN SU 

untuk menjadi A World Class University pasti lebih cepat terwujud (Hanifah, 2012). Sebagai 

catatan penutup, penelitian ini penulis tutup dengan kutipan dari buku seorang dosen 

alumni Barat berikut: Semua lembaga ini diharapkan berfungsi sebagai model, atau paling 

tidak akan berkembang menjadi model lembaga pendidikan yang benar-benar islami. 

Lembaga-lembaga ini diharapkan akan melahirkan manusia-manusia yang berbeda dari 

produk Universitas-universitas ala Barat. Sejauh ini pro, dan kontra masih menghiasi diskusi 

tentang lembaga-lembaga tersebut, kenyataan yang dapat dinilai sebagai tanda adanya 

kreativitas dari mereka yang memikirkannya. Kita masih harus menunggu pematangan 

lembaga-lembaga ini untuk kemudian melihat produk yang dihasilkannya. Sebagai Muslim, 

tentu saja kita menanti dengan penuh harap. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan analisis, dan uraian sebagaimana yang telah disebutkan di atas, dapat 

ditarik beberapa kesimpulan: Pertama, pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke 

Barat telah berjalan dengan sukses, dan masih terus berlanjut sampai sekarang. Kedua, 

pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke Barat telah menimbulkan pro-kontra. 

Ketiga, pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke Barat telah mengubah corak 

pendekatan keilmuan yang ada di perguruan tinggi Islam. Keempat,  PTKI di Indonesia bisa 

bertransformasi dari IAIN menjadi UIN, sebagian besarnya adalah karena pengaruh sarjana 

Muslim yang belajar Islam ke Barat. Kelima, PTKI di Indonesia masih dalam proses 

mematangkan diri untuk memproduksi manusia-manusia yang berbeda dari manusia-

manusia yang diproduksi universitas-universitas ala Barat. 

 

  

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 682 

DAFTAR PUSTAKA 

Afrizal, A. (2022). Perkembangan Perguruan Tinggi Islam di Indonesia (Kasus STAIN, IAIN, 

UIN Dan Perguruan Tinggi Islam). Berkala Ilmiah Pendidikan, 2(1), 18–32. 

https://doi.org/10.51214/bip.v2i1.378 

Alfian, A. N. (2023). PENDIDIKAN ISLAM MENURUT AZYUMARDI AZRA SEORANG 

SEJARAWAN DAN INTELEKTUAL. Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sejarah, 2(1), 

182–189. https://doi.org/10.22437/krinok.v2i1.24534 

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam Dalam Lintasan Sejarah di Indonesia (Kajian 

Historis Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam). SURAU : Journal of Islamic 

Education, 1(1), 1. https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697 

Asari, H. (2007). Modernisasi Islam Tokoh, Gagasan dan Gerakan, Kajian Tentang Perkembangan 

Moderen di Dunia Islam. Citapustaka. 

Asari, H. (2018). Sejarah pendidikan Islam: Membangun relevansi masa lalu dengan masa kini dan 

masa depan. Perdana Publishing. 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan 

Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Azimi, M. H., Usiono, U., & OK, A. H. (2024). Islamic Education According to Prof. Dr. Nur 

Ahmad Fadhil Lubis, MA. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 8(1), 2165–2173. 

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v8i1.8087 

Dahlan, Z., Pd, M. I., Jejak, S., Islam, P., Pengembangan, B., Kini, M., Depan, M., Asari, H., & 

Tanjung, M. (2018). SEJARAH PENDIDIKAN ISLAM. 

http://repository.uinsu.ac.id/4303/1/ZAINI%20DAHLAN-

SEJARAH%20PENDIDIKAN%20ISLAM.pdf 

Daulay, H. P., Daulay, H. P., & Sumanti, S. T. (2025). Studi Tentang Kebudayaan Islam 

pada  Masa Khulafaur Rasydin. Mimbar Kampus: Jurnal Pendidikan Dan Agama Islam, 

24(1), 128–143. https://doi.org/10.47467/mk.v24i1.6383 

Faizin. (2018). Konstruksi Tafsir Akademik di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri. Al 

Burhan: Jurnal Kajian Ilmu Dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an, 18(2). 

https://doi.org/10.53828/alburhan.v18i2.106 

Hanifah, U. (2012). UPAYA INTEGRASI DIKOTOMI SISTEM PENDIDIKAN ISLAM (Telaah 

Terhadap Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam Transformasi IAIN Menuju UIN). At-

Tajdid : Jurnal Ilmu Tarbiyah, 1(1). 

Hasiara, L. O. (2012). Metode Penelitian Multi Paradigma Satu Pembangun reruntuhan 

Metode Penelitian yang berserakan. Darkah Media. 

Irawan, D. (2020). Representasi Pesan Integrasi Islam Dan Ilmu Dalam Film Iqro My 

Universe. Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam & Pendidikan, 8(2). 

Jumhana, J. (2018). Hubungan Islam Dan Kristen Di Indonesia Dalam Pandangan Adian 

Husaini. Aqlania, 9(1), 111. https://doi.org/10.32678/aqlania.v9i01.2064 

Kambali, K., Ayunina, I., & Mujani, A. (2019). TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM 

MEMBANGUN KARATER SISWA DI ERA DIGITAL (Studi Analisis Pemikiran 

Pendidikan Islam Abuddin Nata). Risâlah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 6(1), 1–19. 

https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v6i1.106 

Lexy J. Moleong. (2012). Metodologi Penelitian Kualitatif  . PT. Remaja Rosdakarya. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety


Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat 

Vol 5 No 2 2025, hal 667-683 

Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety 

|| Charles Rangkuti || Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam…. 683 

Masykur, F. (2022). Sejarah dan dinamika pemikiran Islam di Indonesia dari masa klasik 

hingga modern (akhir abad ke xix-awal abad ke xx). Tarbawi : Jurnal Pemikiran Dan 

Pendidikan Islam, 5(1). 

Mumu, M., Fatah Natsir, N., & Haryanti, E. (2022). Model Pengembangan Pendidikan Islam 

di UIN Maliki Malang. HAWARI : Jurnal Pendidikan Agama Dan Keagamaan Islam, 2(2). 

https://doi.org/10.35706/hw.v2i2.6096 

Nasution, H. (1996). Pembaharuan dalam Islam; Sejarah pemikiran dan gerakan. Bulan Bintang. 

Rofiqul, M. A., Anwar, R., Ahmad, N., Truna, D. S., Ar-Risalah Bandung, P., Barat, J., & 

Sunan Gunung Djati Bandung, U. (2021). Taghayyur as a Theoretical Basis of Muslim 

and Non-Muslim Relations at the Nahdlatul Ulama’s Bahthul Masa’il. Al-Tahrir: Jurnal 

Pemikiran Islam, 21(2), 315–337. https://doi.org/10.21154/ALTAHRIR.V21I2.3326 

Rozi, S., Rozi, S., Rozi, S., Rozi, S., & Rozi, S. (2018). Melacak Jejak Spiritualitas Manusia 

dalam Tradisi Islam dan Barat. Tarbiya Islamia. https://doi.org/10.36815/tarbiya.v7i2.222 

Rukmana, A. (2020). Islam Dan Ilmu Pengetahuan Dalam Pemikiran Nurcholis Madjid dan 

Seyyed Hossein Nasr. Sekolah Pascasarjana UIN Jakarta. 

Saefullah. (2012). Manajemen Pendidikan Islam. CV. Pustaka Setia. 

Suyanta, S. (2011). TRANSFORMASI INTELEKTUAL ISLAM KE BARAT. Jurnal Ilmiah Islam 

Futura, 10(2), 20–35. https://doi.org/10.22373/JIIF.V10I2.50 

Syahrin Harahap. (1994). Al Qur’an dan sekularisasi : Kajian kritis terhadap pemikiran Thaha 

Husein. Tiara Wacana. 

Syahrin Harahap. (2015). Islam dan modernitas: Dari teori modernisasi Hingga Penegakan 

kesalehan Modern. Kencana. 

Wardani, W. (2019). INTEGRASI ILMU KEISLAMAN DAN FILSAFAT: PERSPEKTIF 

FILSAFAT ILMU. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 18(1), 1. 

https://doi.org/10.18592/JIIU.V18I1.3014 

 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

