Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam di Indonesia:
Tinjauan Sejarah dan Filsafat

Charles Rangkuti
Universitas Pembangunan Panca Budi, Indonesia
Email: charles@dosen.pancabudi.ac.id

Abstrak

Tulisan ini bertujuan Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pengaruh pendidikan Barat
terhadap pendidikan Islam di Indonesia melalui pendekatan sejarah dan filsafat. Secara
historis, pendidikan Islam di Indonesia telah mengalami transformasi signifikan sejak masa
kolonial, ketika sistem pendidikan Barat diperkenalkan oleh penjajah Belanda. Interaksi
antara kedua sistem pendidikan ini melahirkan dinamika yang kompleks, termasuk integrasi
kurikulum, perubahan metode pengajaran, serta pergeseran orientasi pendidikan Islam dari
yang bersifat tradisional menuju bentuk yang lebih formal dan terstruktur. Dari perspektif
filsafat pendidikan, studi ini menelaah nilai-nilai dasar, tujuan, dan epistemologi dari
masing-masing sistem, serta bagaimana pertemuan keduanya mempengaruhi identitas
pendidikan Islam kontemporer di Indonesia. Hasil kajian menunjukkan bahwa meskipun
pendidikan Barat membawa dampak modernisasi dan rasionalisasi dalam pendidikan Islam,
ia juga menimbulkan tantangan terhadap otentisitas nilai-nilai Islam. Oleh karena itu,
diperlukan pendekatan kritis dan selektif dalam mengadopsi unsur-unsur pendidikan Barat
agar tetap sejalan dengan prinsip-prinsip Islam.

Kata Kunci: Filsafat Pendidikan, Pendidikan Barat, Pendidikan Islam.

The Influence of Western Education on Islamic Education in Indonesia:
A Historical and Philosophical Review

Abstract

This paper aims to examine the influence of Western education on Islamic education in Indonesia
through a historical and philosophical approach. Historically, Islamic education in Indonesia has
undergone significant transformation since the colonial period, when the Dutch colonizers introduced
the Western education system. The interaction between these two educational systems has given rise
to complex dynamics, including curriculum integration, changes in teaching methods, and a shift in
the orientation of Islamic education from a traditional form to a more formal and structured one. From
a philosophical perspective, this study examines the fundamental values, objectives, and epistemology
of each system, as well as how their convergence has influenced the identity of contemporary Islamic
education in Indonesia. The findings indicate that while Western education has brought
modernization and rationalization to Islamic education, it has also posed challenges to the authenticity
of Islamic values. Therefore, a critical and selective approach is needed in adopting elements of
Western education to ensure they remain aligned with Islamic principles.

Keywords: Philosophy of Education, Western Education, Islamic Education.

667 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety
mailto:charles@dosen.pancabudi.ac.id

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

PENDAHULUAN

Awal abad ke-20 menjadi titik penting munculnya perhatian serius terhadap kajian
Islam di dunia Barat. Banyak perguruan tinggi di Eropa dan Amerika Serikat membuka
program studi yang secara khusus mempelajari Islam dan peradaban Muslim. Program
Islamic Studies tidak hanya dimaksudkan untuk kepentingan akademik Barat semata, tetapi
juga berkembang menjadi pusat rujukan baru bagi sarjana-sarjana Muslim dari berbagai
negara. Termasuk di antaranya para akademisi dari Indonesia, yang melihat peluang besar
untuk mendalami Islam melalui pendekatan ilmiah modern yang ditawarkan institusi-
institusi tersebut (Asari, 2007).

Bertambahnya minat para sarjana Muslim Indonesia untuk menempuh studi
keislaman di Barat tidak terlepas dari dukungan kebijakan negara (Asari, 2018). Pemerintah
Republik Indonesia, khususnya melalui Kementerian Agama, memberikan perhatian besar
terhadap pengembangan sumber daya manusia dalam bidang pendidikan Islam. Salah satu
kebijakan strategis muncul pada era kepemimpinan Menteri Agama Munawir Sjadzali, yang
secara aktif mendorong dan memfasilitasi pengiriman dosen-dosen dari IAIN ke berbagai
perguruan tinggi di Eropa dan Amerika Utara. Langkah ini dilandasi oleh keinginan untuk
meningkatkan kapasitas akademik dosen PTKI sekaligus memperluas horizon keilmuan
mereka dalam konteks global (Asari, 2007).

Besarnya dukungan yang diberikan pemerintah tidak hanya berupa rekomendasi
administratif, tetapi juga menyangkut pemberian beasiswa, fasilitas akademik, dan
kemudahan administratif lainnya. Situasi ini mempercepat arus keberangkatan para dosen
dan akademisi muda dari Indonesia untuk melanjutkan pendidikan pascasarjana mereka di
lembaga-lembaga akademik Barat. Semangat untuk belajar di luar negeri juga dipicu oleh
pendapat yang berkembang luas bahwa sistem pendidikan Islam di Timur Tengah, terutama
di negara-negara Arab, masih belum sepenuhnya mampu menjawab tantangan zaman.
Kritik utama diarahkan pada pendekatan normatif-dogmatis yang mendominasi pengajaran
di banyak perguruan tinggi Islam tradisional (Dahlan et al., 2018).

Metode pendidikan yang cenderung terpaku pada tafsir literal dan kurang memberi
ruang bagi pendekatan empiris-historis dianggap sebagai kelemahan mendasar. Minimnya
interdisiplinaritas dan keterbukaan terhadap metode ilmiah modern juga memperkuat
anggapan bahwa studi Islam di Barat menawarkan alternatif yang lebih segar dan
komprehensif. Universitas-universitas di Eropa dan Amerika tidak hanya menyediakan
keragaman metode, tetapi juga menawarkan suasana akademik yang kritis, dialogis, dan
berbasis riset (Nasution, 1996).

Perkembangan ini melahirkan generasi baru sarjana Muslim Indonesia yang
memiliki cara pandang berbeda terhadap Islam dan ilmu-ilmu keislaman. Banyak dari
mereka membawa pulang gagasan-gagasan baru yang mengubah wajah pendidikan Islam di
tanah air. Perubahan tersebut tidak hanya terjadi dalam bentuk metodologi pengajaran,
tetapi juga memengaruhi konten kurikulum, pendekatan kajian, serta arah kebijakan
institusional di lingkungan PTKI (Suyanta, 2011).

Transformasi besar tampak pada konversi IAIN menjadi Universitas Islam Negeri
(UIN), yang tidak bisa dilepaskan dari kontribusi pemikiran para alumni Barat. Proses
konversi ini bukan hanya perubahan nomenklatur, tetapi mencerminkan orientasi baru
pendidikan Islam yang lebih inklusif terhadap ilmu-ilmu umum dan pendekatan
multidisipliner. Munculnya fakultas-fakultas sains, teknologi, ekonomi, dan sosial di

668 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

lingkungan UIN menunjukkan adanya semangat integrasi antara ilmu agama dan ilmu
umum (Hanifah, 2012).

Pengaruh alumni Barat tidak berhenti pada aspek institusional. Mereka juga
memberi warna pada diskursus intelektual dan wacana keislaman kontemporer di
Indonesia. Banyak karya akademik, jurnal ilmiah, dan forum-forum diskusi yang memuat
perspektif baru dalam melihat Islam sebagai agama sekaligus sebagai sistem peradaban
yang dinamis. Orientasi keilmuan yang mereka kembangkan cenderung kritis, terbuka
terhadap perbedaan pandangan, dan berusaha mencari titik temu antara tradisi dan
modernitas.

Fenomena ini menimbulkan perdebatan. Sebagian kalangan menyambut positif
perubahan yang terjadi sebagai langkah strategis untuk memajukan pendidikan Islam.
Namun, tidak sedikit pula yang memandang bahwa pengaruh Barat membawa risiko
sekularisasi pemikiran Islam. Kekhawatiran ini muncul karena pendekatan-pendekatan
akademik yang dikembangkan di Barat sering kali menempatkan Islam sebagai objek kajian
semata, bukan sebagai sistem kepercayaan yang sakral. Pendekatan semacam ini
dikhawatirkan dapat mengikis otoritas teks-teks suci dan menggantinya dengan interpretasi
rasionalistik yang kering dari nilai spiritual (Saefullah, 2012).

Pro-kontra ini memperlihatkan bahwa proyek pengiriman dosen PTKI ke Barat
bukan sekadar agenda akademik, tetapi juga mengandung dimensi ideologis dan kultural
yang kompleks. Pergulatan antara nilai-nilai tradisional dan pendekatan modern
menciptakan medan tarik-menarik yang tidak mudah diselesaikan. Diperlukan pemahaman
mendalam terhadap latar belakang, motivasi, serta dinamika yang menyertai proses ini.

Fokus kajian ini mencakup tiga hal utama. Pertama, menguraikan latar belakang
munculnya gagasan dan implementasi proyek pengiriman dosen PTKI ke perguruan tinggi
Barat. Kedua, menelaah perdebatan yang muncul seputar keberangkatan para dosen
tersebut dan implikasinya terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Ketiga, mengevaluasi
dampak dan pengaruh nyata dari para alumni perguruan tinggi Barat terhadap arah dan
substansi pendidikan Islam, baik di tingkat kelembagaan maupun intelektual.

Latar belakang pengiriman dosen ke Barat memiliki akar historis dan sosiologis yang
kuat. Keinginan untuk meningkatkan mutu pendidikan Islam tidak terlepas dari kenyataan
bahwa banyak PTKI menghadapi keterbatasan dalam hal sumber daya manusia, fasilitas
riset, dan akses terhadap literatur ilmiah mutakhir. Program studi yang ada sering kali
masih bersifat normatif, dengan kurikulum yang tidak responsif terhadap perkembangan
global. Inisiatif untuk mengirim dosen ke Barat dipandang sebagai langkah terobosan guna
mengejar ketertinggalan tersebut (Rozi et al., 2018).

Ketika para alumni kembali ke Indonesia, mereka membawa serta wawasan baru,
pengalaman akademik yang beragam, serta jejaring internasional yang luas. Banyak dari
mereka menduduki posisi penting di PTKI, baik sebagai dosen, dekan, rektor, maupun
pengambil kebijakan. Kehadiran mereka menjadi agen perubahan yang mendorong
reformasi struktural dan kurikuler di institusi masing-masing. Pendekatan interdisipliner,
metode studi kritis, serta penggunaan sumber-sumber ilmiah Barat menjadi bagian dari
warna baru pendidikan Islam di Indonesia. Namun demikian, tidak semua pihak menerima
perubahan ini dengan tangan terbuka. Sebagian kelompok menilai bahwa pola pikir yang
dibawa alumni Barat terlalu liberal dan kurang mencerminkan semangat keislaman yang
otentik. Kekhawatiran terhadap dominasi epistemologi Barat memunculkan resistensi yang

669 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

cukup kuat dari kalangan konservatif. Perdebatan pun berlangsung dalam berbagai forum
ilmiah dan publik, menyangkut validitas pendekatan Barat dalam mengkaji Islam serta
posisi otoritatif ulama tradisional dalam struktur pendidikan Islam nasional (Rofiqul et al.,
2021).

Dinamika yang terjadi memperlihatkan bahwa pendidikan Islam di Indonesia berada
dalam proses transformasi yang tidak sederhana. Integrasi antara tradisi dan modernitas,
antara epistemologi Islam dan metode ilmiah Barat, menuntut kehati-hatian sekaligus
keterbukaan. Proses ini masih terus berlangsung dan menjadi bagian dari pergulatan
identitas keilmuan umat Islam Indonesia di tengah tantangan globalisasi.

Kajian ini bertujuan untuk memberi gambaran menyeluruh dan kritis terhadap
proses transformasi tersebut. Melalui pendekatan historis dan filosofis, diharapkan muncul
pemahaman yang lebih jernih mengenai kontribusi, tantangan, dan masa depan pendidikan
Islam Indonesia dalam kaitannya dengan pengaruh pendidikan Barat. Dengan demikian,
pendidikan Islam dapat terus berkembang secara dinamis, adaptif, dan tetap berakar pada
nilai-nilai keislaman yang autentik.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode historis-filosofis.
Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam dinamika pengaruh pendidikan
Barat terhadap pendidikan Islam di Indonesia, khususnya melalui studi terhadap latar
belakang, perkembangan, serta dampak pemikiran para sarjana Muslim Indonesia yang
menempuh studi ke Barat. Kajian historis bertujuan untuk merekonstruksi peristiwa-
peristiwa masa lalu yang berkaitan dengan kebijakan pengiriman dosen PTKI ke luar negeri,
sedangkan pendekatan filosofis digunakan untuk mengkaji secara kritis nilai-nilai, ide, dan
paradigma keilmuan yang dibawa serta ditransformasikan ke dalam konteks pendidikan
Islam di Indonesia (Hasiara, 2012).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua kategori utama: sumber primer dan
sumber sekunder. Sumber primer meliputi dokumen resmi pemerintah seperti arsip
kebijakan Kementerian Agama, pidato-pidato Menteri Agama, catatan internal lembaga
PTKI, serta testimoni langsung dari tokoh-tokoh pendidikan Islam yang pernah menempuh
studi di Barat. Wawancara semi-terstruktur juga dilakukan terhadap beberapa akademisi
senior di lingkungan PTKI, khususnya mereka yang terlibat langsung dalam proses
transformasi kelembagaan IAIN menjadi UIN (Lexy J. Moleong, 2012).

Sumber sekunder meliputi karya ilmiah berupa buku, jurnal, disertasi, tesis, serta
artikel yang membahas tema pendidikan Islam, orientalisme, integrasi ilmu, dan sejarah
intelektual Islam di Indonesia. Kajian terhadap literatur ini dilakukan dengan metode studi
pustaka (library research), untuk menangkap konstruksi teoritik yang melandasi
transformasi pemikiran keislaman akibat interaksi dengan pendidikan Barat.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui tiga tahap utama. Pertama,
inventarisasi dan klasifikasi dokumen dan literatur yang relevan dengan fokus penelitian.
Kedua, analisis isi terhadap dokumen dan teks untuk mengidentifikasi gagasan, paradigma,
serta pengaruh epistemologis yang muncul dalam karya-karya alumni Barat. Ketiga,
verifikasi data dengan teknik triangulasi, yaitu membandingkan informasi dari berbagai
sumber guna memperoleh validitas dan keandalan temuan.

670 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Analisis data dilakukan dengan teknik deskriptif-analitis. Pada tahap deskriptif,
peneliti menyajikan data secara kronologis dan sistematis sesuai alur perkembangan
kebijakan dan peran alumni Barat dalam pendidikan Islam. Pada tahap analitis, peneliti
mengaitkan data tersebut dengan kerangka teoritik filsafat pendidikan dan epistemologi
Islam, guna mengungkap makna mendalam serta implikasi ideologis dari perubahan yang
terjadi (Assingkily, 2021; Moleong, 2012).

Validitas hasil penelitian dijaga melalui kejelasan metodologi, keterbukaan terhadap
data kontradiktif, dan konsistensi interpretasi teoritik (Lexy J. Moleong, 2012). Penelitian ini
tidak bertujuan memberikan penilaian normatif, melainkan untuk memahami realitas secara
kritis dan reflektif, sehingga dapat memberikan kontribusi akademik terhadap
pengembangan studi pendidikan Islam kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Latar Belakang Gagasan dan Proyek Pengiriman Dosen-dosen PTKI ke Perguruan Tinggi
Barat

Menurut data Direktorat Perguruan Tinggi Islam Kementerian Agama Republik
Indonesia tahun 2005, pengiriman dosen/mahasiswa untuk belajar Islam ke negeri Barat
dimulai pada tahun 1950-an. Jumlah dosen/mahasiswa yang berangkat ketika itu berjumlah
tiga orang, yaitu, Harun Nasution, Mukti Ali dan Rasjidi. Dua yang pertama dikirim untuk
belajar di Institute of Islamic Studies, Montreal, Kanada, sedangkan yang terakhir dikirim
untuk belajar ke Sorbone University di Perancis. Program keberangkatan mereka ini
merupakan hasil kerjasama Indonesia dengan Kanada dan Perancis dalam bidang
Pendidikan. Selain itu, keberangkatan mahasiswa-mahasiswa Indonesia untuk kuliah atau
penelitian Islam di negara-negara Barat tidak terlepas dari kerjasama yang dijalin Indonesia
dengan sejumlah negara Barat lainnya, seperti Australia, Jerman, Inggris dan Belanda.
Kerjasama dengan Kanada, misalnya, dilakukan antara McGill University dengan IAIN
dalam bentuk proyek Indonesia Canada Islamic Higher Education (ICIHEP). Proyek
pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat juga tidak terlepas dari peran dan kebijakan yang
dilakukan oleh Mukti Ali sewaktu beliau menjabat sebagai Menteri Agama Republik
Indonesia. Menurut catatan Kementerian Agama, hingga 1972 jumlah dosen IAIN dan
pejabat Kementerian Agama yang dikirim untuk belajar ke Barat berjumlah sekitar 55 orang
(Hanifah, 2012).

Proyek pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke Barat ini kemudian
dilanjutkan lagi oleh Menteri Agama Munawir Sjadzali. Hal ini dilatar belakangi
pemikirannya bahwa ilmuwan Muslim Indonesia yang mampu berkomunikasi dengan
dunia modern adalah mereka yang di samping mendapat pendidikan S1 di Timur, juga
mendapat pendidikan 52 dan S3 di Negara-negara Barat. Munawir Sjadzali menunjuk nama-
nama seperti Prof. Dr. H.M. Rasjidi, Prof. Dr. Mukti Ali, dan Prof. Dr. Harun Nasution
sebagai prototype ilmuwan Muslim Indonesia yang telah mendapat pendidikan Islam di
Barat sebagai ilmuwan yang modernis, toleran, dan terbuka(Hanifah, 2012).

Pada tahun 1985 Menteri Agama Munawir Sjadzali mengundang dua guru besar,
masing-masing dari The University of Chicago dan Begazicy University untuk dimintai
masukan dan informasi, kemudian masukan dan informasi tersebut digunakan untuk
perancangan program pengembangan IAIN di masa yang akan datang. Mereka adalah Prof.
Dr. Fazlur Rahman dan Prof. Dr. Sherif Mardin. Kedua guru besar itu mengadakan

671 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

kunjungan ke beberapa IAIN yang ada di Indonesia. Di antaranya kunjungan ke IAIN
Jakarta, Yogyakarta, Bandung, Semarang, Surabaya, Ujung Pandang, Banda Aceh dan
Padang. Tujuannya adalah untuk mengadakan observasi atau assessment. Setelah acara
kunjungan ke IAIN-TAIN itu selesai, kedua guru besar itu memberikan saran kepada
Munawir Sjadzali mengenai hal-hal yang perlu dilakukan untuk pembinaan dan
pengembangan IAIN ke depan. Di samping itu, proyek pengiriman dosen-dosen IAIN juga
dilakukan ke Inggris untuk bidang Sejarah dan kemasyarakatan Islam, serta dikirim juga ke
Australia untuk memperdalam bidang Pendidikan (Masykur, 2022).

Dari program-program tersebut, kerja sama yang dilakukan McGill University
dengan IAIN adalah program kerjasama yang palingsukses, bahkan pengiriman dosen-
dosen IAIN tersebut ada yang berjalan sampai sampai dua fase (1989-1994 dan 1995-1999).
Fase pertama (1989-1994) difokuskan pada pemberian beasiswa untuk mengembangkan
kapasitas staf pengajar di 14 IAIN.Fase kedua (1994-1999), difokuskan untuk memperkuat
kapasitas kelembagaan UIN Jakarta dan UIN Yogyakarta melalui pemberian beasiswa,
penelitian gabungan (Joint research), pengiriman dosen tamu (visiting professor) dan
sejumlah pelatihan lainnya. Di bawah proyek Indonesia Canada Islamic Higher Education
(ICIHEP), lebih dari 90 dosen IAIN telah mendapatkan beasiswa untuk menyelesaikan
program Magister dan 11 dosen IAIN menyelesaikan program Doktor di McGill University,
Montreal, Kanada (Rukmana, 2020).

Kerjasama lainnya dijalin oleh Kementerian Agama RI dengan dua Universitas Barat
yang berada di Jerman, yaitu Universitas Hamburg dan Universitas Leipzig. Ruang lingkup
kerjasama ini antara lain; beasiswa bagi program Doktor dalam bidang kajian Islam di
Universitas Leipzig, program pertukaran dosen dan kerjasama penelitian serta seminar
bersama. Di samping menjalin kerjasama dengan Universitas-universitas di Jerman, pada
tanggal 26 April 2004perjanjian kerjasama dengan Belanda ditandatangani oleh Direktur
Jenderal Kelembagaan Agama Islam dan Rektor State University of Leiden di Jakarta.
Diantara isi perjanjiannya adalah pengiriman mahasiswa Indonesia untuk belajar di State
University of Leiden dan program penelitian bersama bagi 14 tenaga pengajar perguruan
tinggi agama Islam di State University of Leiden (Irawan, 2020).

Kemudian pada tanggal 09 Juni 2004 Kementerian Agama juga menjalin kerjasama
dengan Universitas di Australia. Perjanjian kerjasama dengan Australia itu adalah:
“Arrangement between The Australia-Indonesia Institute of the Australian Department of
Foreign Affairs and Trade and The Department of Religious Affairs of Republic of Indonesia
in Relation to Partnership in Education and Training of Regional Islamic Institutions.
Perjanjian kerjasama ini menyelenggarakan program pelatihan Pascasarjana untuk
IAIN/STAIN di luar pulau Jawa. Di antaranya pengiriman empat dosen IAIN/STAIN di luar
pulau Jawa untuk mengikuti program pelatihan selama satu tahun di beberapa universitas
di Australia (Masykur, 2022).

Sampai dengan hari ini, proyek pengiriman dosen-dosen PTKI untuk belajar Islam ke
Barat masih tetap dilakukan. Hal ini dapat dilihat dengan adanya program 5000 Doktor
Kementerian Agama Republik Indonesia, di halaman depan situs pendis.kemenag.go.id
dapat ditemukan informasi berikut: “Program 5000 Doktor merupakan program unggulan
Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, Direktorat Jenderal Pendidikan Islam,
kementerian Agama RI. Program ini pertama kali diluncurkan oleh Presiden RI Joko Widodo
pada Desember 2014. Program 5000 Doktor meliputi pemberian bantuan studi S3 bagi para

672 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

tenaga pendidikan dan tenaga kependidikan baik yang melanjutkan studi di kampus dalam
negeri maupun luar negeri. Program 5000 Doktor telah diluncurkan di Istana Negara pada
tanggal 19 Desember 2014 dengan websit resmi; www.scholarship.kemenag.go.id, Menteri
Agama Lukman Hakim Saifuddin mengatakan bahwa program 5.000 Doktor merupakan
salah satu program unggulan Kementerian Agama yang strategis dan visioner untuk
peningkatan mutu dosen-dosen di IAIN di Indonesia. “Kita harapkan setiap tahun lahir
1.000 Doktor selama pemerintahan Jokowi-JK,” demikian penjelasan menteri Agama
Lukman Hakim Saifuddin (Suyanta, 2011).

Bahkan di halaman depan situs resmi program 5000 Doktor ini dipamerkan sebuah
gambar Universitas di Barat yang kemudian dihiasi dengan tulisan Mora McGill Scholarship
on Religion and Society. Kemudian ditambah lagi dengan tulisan yang sangat relevan
drngan makalah ini, yaitu School of Religious Studies and Social Work dan Institute of
Islamic studies (Hanifah, 2012).

Bahkan proyek atau program pengiriman dosen-dosen PTKI ini tidak hanya
diselenggarakan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia saja, dalam situs resmi
Kementerian Keuangan Republik Indonesia ada lembaga yang disebut dengan Lembaga
Pengelolaan Dana Pendidikan (LPDP). Program Pemerintah ini selain memberikan beasiswa
untuk dosesn-dosen Perguruan Tinggi Umum juga memberikan beasiswa bagi dosen-dosen
PTKI untuk dikirm belajar ke luar Negeri, baik ke Timur Tengah, Eropa dan Barat.

Pro-Kontra Pengiriman Dosen-dosen PTKI ke Barat

Proyek pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat atau belajar Islam ke Barat bukan
tanpa pro dan kontra. Sebenarnya, pro-kontra pengiriman mahasiswa-mahasiswa Islam
untuk belajar Islam ke Barat tidak hanya terjadi di Indonesia, akan tetapi pro-kontra ini
terjadi juga di dunia Islam lainnya. Para Mahasiswa Indonesia yang sedang studi di
Universitas al-Azhar juga gelisah setelah membaca tulisan di Majalah Tempo no. 40 thn. XV
tanggal 30 Nopember 1985 yang bejudul “IAIN beralih Kiblat?”. Kejadian ini terjadi pada
masa Munawir Sjadzali sebagai Menteri Agama Republik Indonesia (Nasution, 1996).

Melihat fenomena ini, Menteri Agama Munawir Sjadzali memberikan penjelasan
bahwa pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat itu adalah semata-mata untuk memperluas
cakrawala ilmiah mereka. Munawir Sjadzali juga menjelaskan bahwa pengiriman dosen-
dosen IAIN atau sarjana-sarjana Muslim ke Barat untuk belajar Islam bukanlah hal yang
sama sekali baru dan bukan hanya pemerintah Indonesia yang melakukannya,pengiriman
dosen-dosen ke Barat itu juga sudah sejak lama dilakukan oleh Negara-negara timur tengah,
termasuk Mesir. Dia juga menjelaskan bahwa pengiriman dosen-dosen IAIN ke Barat bukan
dimaksudkan sebagai alternatif dari lembaga-lembaga Pendidikan Islam baik yang berada di
dalam maupun di luar Negeri, seperti IAIN dan al-Azhar. Dia menegaskan lagi bahwa
lembaga-lembaga Pendidikan Islam seperti IAIN dan al-Azhar adalah lembaga-lembaga
Pendidikan Islam unggulan bagi pendidikan awal bagi calon-calon ahli agama Islam. Apa
yang disampaikan Munawir Sjadzali itu benar, karena setelah itu pengiriman mahasiswa ke
Universitas al-Azhar tetap dilanjutkan, demikian juga pengiriman petugas belajar ke Middle
Eastren Technical University (METU) di Ankara Turkey dirintis sebagai upaya untuk
memanfaatkan pengalamn Turkey dalam akar perkembangan perjalanan sejarah Islam.
Munawir Sjadzali sebagai orang yang pro terhadap proyek pengiriman dosen-dosen IAIN ke
Barat memberikan argumentasi bahwa belajar Islam ke Barat itu sangat penting untuk

673 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

menciptkan pemahaman Islam yang bijak, demokratis dan toleran, dengan mengirimkan
para mahasiswa dan dosen ke pusat-pusat studi Islam di Timur tengah dan Barat, nanti
setelah mereka kembali ke Indonesia,diharapkan melahirkan suatu interaksi ilmiah yang
intensif karena berbagai latar belakang pendidikan mereka yang berbeda, sehingga IAIN
menjadi wadah cernaan pengalaman (melting pot of experience) untuk mengolah dam
menghasilkan pemikiran-pemikiran yang orisinil yang bermanfaat untuk pembangunan
bangsa, Negara dan agama (Wardani, 2019).

Sedangkan yang kontra sangat khawatir dengan proyek ini, karena melalui
pengiriman dosen-dosen IAIN untuk berguru Islam ke Barat sudah barang tentu setelah
kembalinya mereka ke Indonesia dan mengabdi di IAIN, mereka akan membuat perubahan
yang luar biasa dari titik pandang tradisional studi Islam kearah pemikiran modern ala
Barat. Menurut studi Islam versi Barat, titik pandang tradisional itu diganti dengan suatu
pendekatan baru. Pendekatan yang dimaksud adalah pendekatan hisitoris untuk mengganti
pendekatan studi Islam yang selama ini normatif. Metode pendekatan ala Barat ini
disosialisasikan oleh pendiri Insitute of Islamic Studies, di McGill University, Montreal,
Kanada. Yaitu Prof. Dr. Wilfred Cantwell Smith, yang kemudian diikuti oleh murid-
muridnya. Dalam konteks Indonesia, Murid Wilfred yang mempopulerkan pendekatan
Islam historis di Indonesia adalah Prof. Dr. Mukti Ali dan Prof. Dr. Harun Nasution. Melalui
kebijakan dan pemikiran kedua tokoh ini, akhirnya buku-buku Islam di Perguruan Tinggi
Islam yang menekankan pada studi Islam historis semakin banyak.

Selama sekitar 36 tahun sejak 1975 atau sejak Prof Dr Harun Nasution pulang dari
kuliahnya di Mc Gill University, Canada, (sekitar 1969) kemudian bercokol di IAIN Jakarta
lalu mengubah sistem/ kurikulum pendidikan di IAIN, STAIN, STAIS (Institut Agama Islam
Negeri, Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri, dan Swasta) se-Indonesia dari faham Ahlus
Sunnah diubah menjadi Mu’tazilah maka benar-benar berubah. Lebih-lebih dengan
penggalakan pengiriman dosen-dosen IAIN se-Indonesia untuk belajar “Islam” ke negeri-
negeri Barat, maka dampaknya sangat terasa. Setelah mereka pulang dari negara Barat tidak
sedikit yang menjadi orang aneh atau nyeleneh (Harahap, 2015).

Adian Husaini, sebagai cendekiawan yang kontra dalam masalah ini sangat banyak
memberikan kritik dalam berbagai bukunya. Cendekiawan ini banyak mengkritik proyek
tersebut, bahkan kritiknya juga diarahkan kepada kebijakan-kebijakan yang dilakukan para
alumni Barat itu dalam rangka konversi IAIN ke UIN. Liberalisasi yang dilakukan Harun
Nasution di IAIN menurutnya telah lari dari tujuan utama pendirian IAIN yang semula
direncanakan untuk melahirkan ulama. Menurut Adian Husaini, Harun Nasution berusaha
mengangkat citra IAIN sebagai tempat Studi Islam yang bertaraf Internasional. Akan tetapi
sangat disayangkan, usaha Harun Nasution ini justru menyeret gerbong IAIN melenceng
dari khittah dasar pendirian IAIN sebagaimana yang banyak dicita-citakan oleh para
pejuang Pendidikan Islam di Indonesia. Harun Nasution kemudian menurutnya membawa
IAIN ke jalur yang dibangun oleh para orientalis Barat, di mana mereka memosisikan Islam
sebagai objek kajian yang netral dari aspek amaliah dan iman. Untuk melakukan
pembaharuan pemikiran Islam di IAIN, Harun Nasution mencari akar pembenarannya
dalam teologi muktazilaah dan mengenalkannya kepada masyarakat lewat buku-buku dan
pengajaraanya di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Syahrin Harahap, 1994).

Liberalisasi studi Islam di IAIN itu bermula setelah hasil rapat Rektor IAIN se-
Indonesia pada Agustus 1973 di Bandung, salah satu hasil rapat tersebut adalah

674 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Kementerian Agama Republik Indonesia memutuskan bahwa buku Harun Nasution yang
berjudul “Islam ditinjau dari berbagai aspeknya” direkomendasikan sebagai buku yang
sangat bermanfaat terutama untuk mata kuliah pengantar Agama Islam, yaitu mata kuliah
komponen Insitut yang wajib diambil oleh setiap mahasiswa IAIN, apa pun fakultas dan
jurusannya. Sejak awal keputusan ini sudah menimbulkan kontroversi di kalangan Rektor-
Rektor IAIN se-Indonesia. Namun demikian, keputusan rekomendasi ini tetap berjalan.
Bahkan tidak sampai di situ, karena ada instruksi dari pemerintah yang menjadi penaung
dan penanggungjawab IAIN se-Indonesia, perguruan tinggi Islam swasta yang menginduk
kepada pemerintah juga harus menjadikan materi buku tersebut sebagai bahan kuliah dan
bahan ujian (Syahrin Harahap, 2015).

Setelah kebijakan ini berjalan, kritik demi kritik pun terus berdatangan, salah satu
kritik yang perlu untuk dikemukakan dalah kritik yang disampaikan oleh rekan Harun
Nasution yang juga alumni Barat, yaitu H M Rasjidi. Akan tetapi kritik-kritik yang
disampaikannya tidak direspons secara positif oleh pemerintah. Menurutnya dua
kemungkinan yang menyebabkan pemerintah tidak merespons kritiknya. Pertama,
pemerintah setuju dengan isi buku tersebut dan ingin mencetak sarjana IAIN menurut
konsepsi Harun Nasution tentang Islam. Kedua, pihak pemerintah tidak mempunyai
kapabilitas dan kompetensi untuk menilai buku tersebut dan tidak mengetahui bahayanya
bagi eksistensi studi Islam di perguruan tinggi Islam, khususnya IAIN. Menurut analisis
Adian Husaini, kedua kemungkinan tersebut sama-sama buruk. Kalau kemungkinan
pertama benar, berarti pemerintah melakukankesalahan yang sangat fatal, yaitu dengan
membiarkan perusakan studi Islam di perguruan tinggi Islam secara sistematis. Kalau
kemungkinan kedua benar, berarti pemerintah melakukan kesalahan karena ketidaktahuan,
tidak tahu bahwa yang terjadi itu adalah salah (Asari, 2018).

Keberatan-keberatan yang dikemukakan Adian Husaini tersebut tentu saja tidak
disetujui oleh semua pihak, apalagi mereka yang notabene adalah alumni-alumni
Pendidikan Barat. Azyumardi Azra berpendapat bahwa pendekatan Barat dan Timur dalam
studi Islam bagian yang absah dari diskursus intelektualisme Islam di Dunia Muslim. Kedua
model pendekatan ini seharusnya tidak perlu dipertentangkan, karena mempertentangkan
keduanya hanya akan counterproductive. Bahkan kedua corak pendekatan ini seharusnya
dianggap sebagai corak pendekatan yang saling melengkapi. Tidak hanya sampai pada
tingkatan saling melengkapi, Azyumardi Azra menganjurkan supaya kedua corak
pendekatan ini dipadukan dan diharmonisasikan untuk mendominasikan pemikiran Islam
yang keindonesiaan.

Pengaruh Alumni Barat untuk Pendidikan Islam di Indonesia

Pendidikan tinggi agama, lebih khusus lagi pendidikan tinggi agama Islam telah
berdiri di Indonesia pada akhir pemerintahan Jepang, tepatnya pada tanggal 8 juli 1945 yang
bertepatan dengan 27 Rajab 1364, nama perguruan tingginya adalah Sekolah Tinggi Islam
(STI) di Jakarta. Sekolah tinggi ini mencontoh kurikulum dari fakultas Ushuluddin yang ada
di Universitas Al-Azhar, Kairo, Mesir. Seiring dengan pindahnya ibu kota Negara dari
Jakarta ke Yogyakarta, sekolah tinggi ini juga pindah dari Jakarta ke Yogyakarta. Tahun 1947
sekolah tinggi Islam ini berkembang menjadi Universitas Islam Indonesia (UIl) dan salah
satu fakultasnya adalah Fakultas Agama Islam. Kemudian pada tahun 1950 fakultas agama
Islam tersebut dinegerikan menjadi perguruan tinggi agama Islam negeri (PTAIN).

675 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Selanjutnya pada tahun 1960 berkembang menjadi Institut agama Islam Negeri (IAIN).
Fakultas-fakultas IAIN yang ada di daerah-daerah di luar lokasi IAIN induk dipisahkan dari
IAIN induknya dan menjadi Sekolah tinggi Agama Islam Negeri (STAIN), selanjutnya sesuai
dengan tuntutan kemajuan zaman, sebagian IAIN dan STAIN berkembang menjadi
Universitas Islam Negeri (UIN) (Asari, 2018).

Dalam wacana dan realisasi konversi IAIN menjadi UIN inilah pengaruh mahasiswa-
mahasiswa Muslim yang belajar Islam di Barat tidak dapat diabaikan. Nama-nama seperti
Mukti Ali, Harun Nasution, Azyumardi Azra dan Nur Ahmad Fadhil Lubis tentu saja tidak
dapat diabaikan. Mereka adalah para Rektor yang mengawal ketika berlangsungnya wacana
bahkan perubahan STAIN dan IAIN menjadi UIN (Asari, 2007).

pengaruh yang diberikan Mukti Ali dalam perkembangan PTKI di Indonesia tidak
bisa dianggap remeh. Karena dia memiliki kebijakan yang sangat signifikan dalam
pembenahan TAIN-TAIN di seluruh Indonesia. Sebagaimana diketahui, setelah Kementerian
agama mencanangkan perluasan Pendidikan tinggi umat Islam, sebagiaman yang tercantum
dalam Repelita 1 tahun 1969-1973, umat Islam secara beramai-ramai dan dengan berbagai
macam nama yayasan, organisasi, pesantren atau pribadi mendirikan IAIN. Dalam data dan
laporan Departemen Agama disebutkan bahwa pertengahan tahun 1973 jumlah lembaga
pendidikan tinggi Islam se Indonesai ada sekitar 112 IAIN yang tersebar di seluruh
Indonesia. Ada yang berdiri di kota besar, ada juga yang berdiri di kecamatan, bahkan ada
IAIN-IAIN yang berdiri di daerah-daerah pedesaan. Melihat fenomena menjamurnya IAIN-
IAIN ini, Mukti Ali yang alumni Barat itu kemudian meneliti kelayakan IAIN yang tersebar
dalam jumlah besar itu (Mumu et al., 2022).

Setelah malakukan pengkajian dan penelitian yang mendalam, akhirnya berdasarkan
keputusan Direktur Pembinaan Perguruan tinggi agama (Binperta) No. 32 Tahun 1975, dari
112 TAIN tersebut, hanya 13 yang diberi izin beroperasi. Semua IAIN itu diberi izin
beroperasi karena terletak di kota Provinsi dan memenuhi syarat-syarat menjadi lembaga
Pendidikan Tinggi. Sedangkan IAIN yang berada di kota kabupaten seperti Cirebon, Serang,
Malang dan Mataram dan dipandang dapat memenuhi syarat untuk beropersai, oleh Mukti
Ali dijadikan sebagai IAIN cabang yang secara administratif berada di bawah supervisi IAIN
yang ada di kota provinsi. Mukti Ali memandang bahwa kebijakan ini sebagai sesuatu yang
menjadi dasar untuk rencana pengembangan IAIN di masa yang akan datang (Kambali et
al., 2019).

Selanjutnya, pengaruh yang diberikan Mukti Ali bagi perkembangan PTKI di
Indonesia adalah membuat kebijakan untuk peningkatan mutu IAIN. Kebijakan ini
diaplikasikan dengan cara meningkatkan SDM yang berada di IAIN. Dalam kaitan ini,
Kementerian Agama mulai mengirimkan dosen-dosen IAIN untuk belajar ke luar negeri,
ada yang dikirm ke Timur Tengah, Amerika Serikat, Belanda dan Kanada. Menurut catatan
Kementerian agama, sampai dengan Tahun 1972, jumlah dosen IAIN yang dikirim belajar ke
Barat berjumlah sekitar 55 orang (Afrizal, 2022).

Pengaruh alumni Barat lainnya yang dapat disebutkan adalah dengan adanya
gagasan integrasi ilmu dengan agama yang dipelopori oleh Harun Nasution. Dalam konteks
gagasan integrasi ilmu dengan agama atau dalam jalur yang agak ekslusif perubahan IAIN
menjadi UIN,Harun Nasution pernah mempertanyakan apa sebenarnya tujuan IAIN?
Pertanyaan itu dijawabnya sendiri dengan menuliskan apa yang tercantum dalam peraturan
Menteri Agama no. 1 tahun 1972 sebagaimana tersebut dalam pasal 2.a adalah: “Membentuk

676 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

sarjana-sarjana Muslim yang berakhlak mulia, beriman dan cakap serta mempunyai
kesadaran bertanggung jawab atas kesejahteraan umat dan masa depan bangsa dan Negara
Republik Indonesia yang berdasarkan Pancsila.” Selanjutnya Harun Nasution juga
mempertanyakan: “Sarjana Muslim atau ulama yang bagaimana yang seharusnya dihasilkan
TAIN?”.

Dari pertanyaan-pertanyaan dan gagasan seperti inilah alumni Barat tersebut
membuat pembaharuan-pembaharuan dalam PTKI di Indonesia, khususnya dalam kasus
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Pembaharuan itu dialakukannya karena kalau kembali
melihat kiprah ulama, mereka bukan orang yang hanya pemimpin dalam masalah
keakhiratan saja, akan tetapi juga dan yang tidak kalah penting adalah pemimpin dalam
masalah keduniaan. Sesuai dengan hakikat penciptaan manusia, sarjana Muslim atau ulama
yang harus dihasilkan IAIN adalah sarjana Muslim atau ulama yang berkembang akal dan
daya pikirnya serta halus kalbunya. Dengan ungkapan lain, sarjana Muslim atau ulama yang
dihasilkan IAIN adalah sarjana Muslim atau ulama yang tidak hanya mengetahui ilmu-ilmu
agama saja, akan tetapi harus juga mengetahui apa yang lazim disebut sebagai ilmu-ilmu
umum. Di samping itu semua, dia harus memilki akhhak dan budi pekerti yang luhur
(Faizin, 2018).

Selain itu, Harun Nasution juga menekankan perlunya IAIN untuk memproduksi
srajana Muslim atau ulama yang mempunyai ciri-ciri ulama Islam zaman klasik, terutama
ulama abad kedelapan sampai abad kesebelas masehi, bukan ulama zaman pertengahan
Islam, atau lebih tegasnya ulama abad keenam belas sampai abad kedelapan belas masehi
yang identik dengan kemunduran Islam (Jumhana, 2018).

Ulama yang harus diproduksi IAIN adalah ulama zaman klasik yang memiliki ciri-
ciri melaksanakan ajaran Alquran supaya banyak mempergunkan akal, bukan hanya
memahami ilmu agama, tetapi juga ilmu-ilmu yang lain, yang sekarang disebut dengan
science. Pembaharuan-pembahruan seperti inilah menurutnya yang seharusnya menjadi
pemikiran di kalangan pemimpin dan dosen-dosen IAIN. Untuk membentuk alumni-alumni
sebagaimana yang digambarkan Harun Nasution tidak akan berhasil kalau IAIN hanya
mengelola dan mengajarkan ilmu-ilmu agama saja, di sinilah perlunya menaikkan level
IAIN menjadi UIN (Daulay et al., 2025).

Gagasan-gagasan Harun Nasution akhirnya terwujud di masa kepemimpinan alumni
Barat lainnya, yaitu Azyumardi Azra.Pemikiran Azra tentang pentingnya integrasi ilmu
agama dan ilmu umum adalah pengaruh alumni Barat yang sangat luar biasa dalam konteks
memajukan PTKI di Indonesia. Kapasitasnya sebagai Rektor telah berhasil mengkonversi
IAIN Jakarta menjadi UIN pada tahun 2002. Pembaharuan ini dilakukan melihat kenyataan
bahwa di IAIN hanya berfokus pada muatan pelajaran keagamaan dan cenderung
mengabaikan ilmu-ilmu alam, sosial dan humaniora, sehinngga para mahasiswa dan
alumninya bermental diokotomis dan sulit mendapatkan pekerjaan yang membutuhkan
keahlian di bidang ilmu sosial, alam dan humaniora.

Paling tidak ada dua visi besar Azyumardi Azra dalam mengembangakan PTKI di
Indonesia, khususnya UIN Syarif Hidayatullah Jakrata, Pertama, Visi A World Class
University.Terkait dengan upaya untuk mewujudkan UIN Jakarta sebagai Perguruan Tinggi
Islam yang mendunia, Azyumardi Azra membuat banyak kebijakan dengan membenahi
berbgai komponen Pendidikan di UIN Jakarta, yaitu mulai dari membenahi visi, misi,
tujuan, kurikulum, kompetensi, dosen, proses belajar mengajar, sarana prasarana, semua itu

677 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

ditingkatkannya menjadi taraf nasional, bahkan internasional. Kebijakan ini dibuat karena
pemikir yang alumni Barat tersebut sangat optimis bahwa UIN Jakarta akan masuk ke dalam
barisan A World Class University. Sikap optimis tersebut bukan tanpa dasar, akan tetapi
bertolak dari melihat kenyataan semakin meningkatnya sistem kelembagaan UIN Jakarta
dan luasnya jaringan kerja sama dengan berbagai pihak baikdi dalam maupun di luar negeri
(Ariza, 2023).

Itulah sebabnya pada wisuda sarjana ke-831 pada tanggal 29 Juli 2006 dia
mengatakan: “Kita optimis UIN Jakarta akan menjadi salah satu Universitas kelas Dunia dan
Universitas riset yang kompetitif dan bergengsi di tingkat Internasional”. Karena selain secara
kelembagaan, UIN Jakarta secara akademik terus melakukan peningkatan dalam berbagai
aspek. Dalam kesempatan lain dia mengatakan: “Kini, jumlah dosen di UIN Jakarta sudah
mencapai lebih dari 60 orang Guru besar dalam berbagai bidang disiplin keilmuan. Juga didukung
dengan meningkatnya jumlah dosen yang sudah menyelesaikan S2 dan S3, baik dari dalam negeri
maupun dari luar negeri”. Selanjutnya dia mengatakan: “Ke depan kita punya harapan bahwa
dosen-dosen yang mengajar di UIN Jakarta tidak lagi bergelar Magister, tetapi semuanya bergelar
Doktor”.

Pengaruh yang diberikan Azyumardi Azra untuk menuju A World Class University
adalah dengan mengembangkan jaringan kerjasama antara lembaga. Pada saat itu lebih dari
80 buah Memorandum of Understanding (MoU) yang dijalin UIN Jakarta dengan pihak lain.
Kerjasama tersebut meliputi berbagai bidang, dan dengan berbagai lembaga atau instansi,
baik yang berada di dalam maupundi luar negeri, seperti Negara-negara Timur tengah,
Amerika, Jepang serta sejumlah Negara di kawasan ASEAN (Alfian, 2023).

Selanjutnya, Azyumardi Azra juga mencanangkan E-Learning dalam proses belajar
mengajar. Program ini merupakan hasil kerjasama dengan menkominfo dalam bidang
pengembangan komunikasi, dan informasi.Tujuan dari kerjasama ini adalah agar para dosen
familiar dengan penggunaan teknologi, dan untuk mengoptimalkan peran, dan fungsi dosen
ahli di bidang keilmuaan mereka masing-masing, sekalipun karena kesibukan waktunya
yang menyebabkan tidak bisa datang ke kampus, dengan adanya E-learning ini proses
belajar mengajar dengan media internet tetap dapat dilakukan (Rukmana, 2020).

Pengaruh lainnya adalah dengan mendatangkan dosen luar atau asing ke UIN
Jakarta, program mendatangkan dosen luar ini dilakukan dengan cara melakukan kerjasama
dengan organisasi internasional, seperti bekerjasama dengan pemerintah Amerika.
Kerjasama tersebut tertuang dalam Regional English Language Office (RELO). Selain itu,
Azyumardi Azra juga menjalin kerjasama dengan pemerintah Australia melalui program
Volunteering for International Developement from Australia (VIDA). Tujuan dari kedua
kerjasama ini adalah menghadirkan dosen luar negeri untuk memberikan kuliah dalam
bahasa asing.

Kedua, Visi Research University. Visi ini kemudian tertulis dalam Garis-garis Besar
rencana strategis untuk tahun 2003-2007, bahwa UIN Jakarata akan diubah dari teaching
University menjadi research University. Kebijakan ini dilakukan Azyumardi Azra untuk
merespons segala perkembangan zaman, dan menjadikan UIN Jakarta sebagai Universitas
yang memilki tradisi penelitian. Tujuannya lainnya adalah untuk mendorong, dan
mempercepat penegembangan ilmu pengetahuan, dan teknologi. Di sisi lain, Azra
mengharapkan bahwa penelitian tersebut harus menjadi branchmark di berbagai bidang,

678 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

yaitu kedua pokok bidang ilmu pengetahuan, baik ilmu-ilmu yang bersumber dari Alquran
maupun ilmu-ilmu yang bersumber dari penelitian terhadap alam (Azimi et al., 2024).

Pengaruh alumni Barat untuk pengembangan PTKI di Sumatera Utara juga sangat
signifikan, hal ini dapat dilihat dengan bertransformasinya IAIN SU menjadi UIN-SU dalam
waktu yang tidak terlalu lama. Pada masa transformasi tersebut jabatan Rektor, dan Wakil
Rektor 1 dikawal oleh dua alumni Barat, mereka adalah Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA,
dan Prof. Dr. Hasan Asari, MA. Pada saat itu banyak yang menduga bahwa IAIN-SU tidak
dapat bertransformasi atau beralih status dengan begitu cepat. Akan tetapi dugaan itu
menjadi sirna dengan keluarnya Peraturan Presiden Nomor 131 tahun 2014 tentang
ketetapan pendirian Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan. Perubahan IAIN SU
menjadi UIN SU di kalangan akademisi cukup menggelitik nalar, karena sejak lama IAIN SU
sudah dibahasa arabkan dengan Al-Jami’ah al-Hukumiyah yang arti bahasa Indonesianya
adalah Universitas (Mumu et al., 2022).

Proses transformasi IAIN SU untuk menjadi UIN SU sudah diupayakan sejak tahun
2003. Kala itu yang menjadi Rektor adalah Prof. Dr. HM. Yasir Nasution. Dalam upaya
transformasi tersebut, Rektor membentuk dua tim yang bertugas menyusun proposal alih
status tersebut. Lagi-lagi yang mengawal, dan menyusun proposal ini adalah dua alumni
Universitas Barat. Tim pertama diketuai oleh Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, MA alumni
University of California Los-Angeles, Amerika Serikat, sedangkan tim kedua diketuai oleh
Prof. Dr. Hasan Asari, MA. Alumni McGill University, Montreal, Canada.

Di masa kepemimpinan Prof. Dr. Nur A. Fadhil Lubis, atmosfer akademik semakin
terlihat jelas. Ada beberapa indikasi yang membuktikan hal ini. Pertama, dosen-dosen IAIN
SU memiliki minat yang tinggi untuk melanjutkan studinya ke jenjang S2, dan S3. Minat
melanjutkan studi itu tidak hanya terpusat ke PTKI saja, akan tetapi ada juga yang
melanjutkan studi ke Ul, UGM, UNS, UN]J, UNAND, USU, UNIMED, TRISAKTI bahkan
juga ke luar negeri.Kedua, lahirnya karya-karya akademik, baik dalam bentuk artikel jurnal
ataupun buku-buku ilmiah dalam jumlah yang signifikan.Ketiga, berkembangnya forum-
forum ilmiah seperti diskusi-diskusi, seminar, workshop, dan pelatihan-pelatihan (Azimi et
al., 2024).

Perkembangan-perkembangan yang terjadi itu didasari oleh motivasi yang sering
diberikan oleh Rektor IAIN SU tentang pentingnya menjaga khittah IAIN SU sebagai
lembaga Pendidikan tinggi Islam. Sebagai lembaga Pendidikan tinggi Islam, dan bukan
ormas, dan bukan pula lembaga pengajian, sudah barang tentu aktivitas, dan produk-
produk ilmiah harus menjadi ukurannya (Azimi et al., 2024).

Prof. Fadhil juga menekankan bahwa perubahan IAIN SU menjadi UIN SU bukan
menunjukkan bahwa pekerjaan sudah final, justru sebaliknya, pekerjaaan baru saja dimulai.
Karena perubahan status tersebut bukan hanya asal berubah, akan tetapi perubahan tersebut
memiliki beberapa makna pokok: Pertama, pergeseran paradigma keilmuan dari mono
discipline menjadi transdiscipline. Kedua, pergeseran fokus keilmuan dari ilmu-ilmu agama
menjadi ilmu pengetahuan, teknologi, dan seni. Ketiga, melakukan, dan mengupayakan
integrasi keilmuan. Keempat, pergeseran fokus pengabdian IAIN SU dari hanya berpusat di
umat menjadi rahmat bagi seluruh alam. Kelima, melahirkan Ulul al-bab (Azimi et al., 2024).

Penulis sangat tertarik dengan poin kelima ini, karena poin ini adalah hal yang baru,
dan bebeda dengan 10 karakteristik mahasiswa IAIN yang dahulu sempat dihapalkan.
Menurut Prof. Fadhil, setelah UIN SU bertransformasi dari IAIN, kesepuluh karateristik

679 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

tersebut sudah tidak relevan lagi. Sudah tiba waktunya UIN SU merumuskan bentuk baru
karaktersitik mahasiswa yang update terhadap perkembangan zaman.

Dalam berbagai tulisannya Prof. Fadhil menulis karakter Ulul al-bab itu sebanyak 12
ciri-ciri, yang tertera di bawah ini adalah ringkasan dari penulis: Pertama, zikir, dan pikir.
Yang dimaksud dengan zikir adalah ingat, dan patuh kepada Allah di setiap waktu, dan
dalam semua hal. Sedangan pikir adalah memikirkan langit, dan bumi serta seluruh alam
semesta. Kedua, berpegang teguh kepada kebaikan, dan keadilan. Mampu memilih yang
baik dari yang buruk, bisa membedakan yang benar, dan yang salah. Dalam konteks dunia
modern seorang yang berkarakter Ulul al-bab harus cerdas membedakan antara kebenaran,
dan pembenaran. Di sinilah pentingnya jiwa kritis yang harus dimilki oleh mahasiswa UIN
SU supaya mereka tidak terobang ambing, dan bisa memberikan pembaharuan di tengah-
tengah masyarakat. Ketiga, terbuka, teliti, dan kritis dalam menerima informasi, teori,
proposisi ataupun dalil yang dikemukakan oran lain, tidak mau taklid buta kepada orang
lain, sehingga tidak menelan mentah-mentah apa yang diberikan orang lain, atau gampang
memepercayai sebelum terlebih dahulu mencek kebenarannya. Keempat,mengetahui
sejarah, dan mampu mengambil pelajaran dari kejadianmasa lalu. Sebagaimana yang sering
disampaikan dalam kuliah-kuliah sejarah bahwa nilai tertinggi dari sebuah sejarah adalah
pendidikannya. Kelima, rajin bangun malam untuk sujud, dan rukuk di hadapan Allah. Ini
adalah modal yang sangat berharga bagi seorang yang mau menjadi pemikir cemerlang di
masa depan. Keenam, patuh kepada sistem hukum, dan ketentuan yang bedasarkan
panduan Allah dan Rasul-Nya. Tidak berpaham fatalism, akan tetapi tetap memahami, dan
hukum kausalitas yang berlaku di alam raya. Sehingga setiap peristiwa yang terjadi selalu
dicarikan sebabnya, dan tidak hanya berpangku tangan. Ketujuh, bukan hanya memilki
ilmu, tetapi juga mencapai peringkat hikmah. Ciri seorang yang berkarakter Ulul al-bab itu
adalah bahwa ilmunya tidak hanya berhenti di akal saja, akan tetapi turun ke hati sehingga
ia bisa mencari hikmah di setiap permasalahan yang dihadapi tanpa mengesampingkan
analisis kritis sebelum sampai kepada kesimpulan. Kedelapan, tidak takut kepada siapapun,
kecuali kepada Allah semata. Selalu memprioritaskan peraturan Allah dalam segala hal,
tidak mengesampingkan peraturan Allah demi mengutamakan kepentingan manusia.
Kesembilan, kemampuan, dan kesadaran untuk mengenal, dan memilah. Tidak tergesa-gesa
dalam mengambil keputusan, akan tetapi selalu mempertimbangkan dari banyak sisi
sehingga apa pun pilihannya dia menganggap bahwa itulah yang terbaik untuk dirinya.
Kesepuluh, mempelajari, dan mengambil petunjuk dari Alquran, dan Hadis Nabi, mengkaji
rangkaian wahyu yang turun kepada Nabi sebelumnya. Kepercayaan kepada kitab suci
adalah modal yang sangat berharga untuk menjadi yang berkarakter Ulul al-bab, karena
dengan kepercayaan ini akalnya akan selalu dikontrol, dan tidak melenceng sekalipun
wawasannya luas. Kesebelas, menuntut, mempelajari, mengajarkan, menerapkan, dan
mengembangkan ilmu penetahuan. Karakter ini adalah puncak dari seorang Ulul al-bab,
yaitu mengamalkan ilmu yang diperoleh, karena ilmu dalm konsep Islam bukan ilmu untuk
ilmu akan tetapi ilmu harus benar-benar bermanfaat bagi kemanusiaan. Keduabelas,
dedikasi untuk menyebarkan ilmu, mengabdikan diri bagi kesejahteraan manusia, dan
menyampaikan kebenaran kepada semua orang serta mencerahkan kehidupan masyarakat.
Poin ini sangat penting untuk diresapi mengingat tingginya demam gelar akademik yang
menimpa mahasiswa-mahsiswa di Perguruan Tinggi Islam (Hanifah, 2012).

680 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Menurut hemat penulis, seandainya seluruh warga kampus UIN-SU menerapkan
keduabelas karakter yang digagas oleh guru besar yang alumni Barat itu, cita-cita UIN SU
untuk menjadi A World Class University pasti lebih cepat terwujud (Hanifah, 2012). Sebagai
catatan penutup, penelitian ini penulis tutup dengan kutipan dari buku seorang dosen
alumni Barat berikut: Semua lembaga ini diharapkan berfungsi sebagai model, atau paling
tidak akan berkembang menjadi model lembaga pendidikan yang benar-benar islami.
Lembaga-lembaga ini diharapkan akan melahirkan manusia-manusia yang berbeda dari
produk Universitas-universitas ala Barat. Sejauh ini pro, dan kontra masih menghiasi diskusi
tentang lembaga-lembaga tersebut, kenyataan yang dapat dinilai sebagai tanda adanya
kreativitas dari mereka yang memikirkannya. Kita masih harus menunggu pematangan
lembaga-lembaga ini untuk kemudian melihat produk yang dihasilkannya. Sebagai Muslim,
tentu saja kita menanti dengan penuh harap.

SIMPULAN

Berdasarkan analisis, dan uraian sebagaimana yang telah disebutkan di atas, dapat
ditarik beberapa kesimpulan: Pertama, pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke
Barat telah berjalan dengan sukses, dan masih terus berlanjut sampai sekarang. Kedua,
pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke Barat telah menimbulkan pro-kontra.
Ketiga, pengiriman dosen-dosen IAIN untuk belajar Islam ke Barat telah mengubah corak
pendekatan keilmuan yang ada di perguruan tinggi Islam. Keempat, PTKI di Indonesia bisa
bertransformasi dari IAIN menjadi UIN, sebagian besarnya adalah karena pengaruh sarjana
Muslim yang belajar Islam ke Barat. Kelima, PTKI di Indonesia masih dalam proses
mematangkan diri untuk memproduksi manusia-manusia yang berbeda dari manusia-
manusia yang diproduksi universitas-universitas ala Barat.

681 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

DAFTAR PUSTAKA

Afrizal, A. (2022). Perkembangan Perguruan Tinggi Islam di Indonesia (Kasus STAIN, IAIN,
UIN Dan Perguruan Tinggi Islam). Berkala Ilmiah Pendidikan, 2(1), 18-32.
https://doi.org/10.51214/bip.v2i1.378

Alfian, A. N. (2023). PENDIDIKAN ISLAM MENURUT AZYUMARDI AZRA SEORANG
SEJARAWAN DAN INTELEKTUAL. Krinok: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sejarah, 2(1),
182-189. https://doi.org/10.22437/krinok.v2i1.24534

Ariza, H. (2023). Lembaga Pendidikan Islam Dalam Lintasan Sejarah di Indonesia (Kajian
Historis Perkembangan Lembaga Pendidikan Islam). SURAU: Journal of Islamic
Education, 1(1), 1. https://doi.org/10.30983/.v1i1.6697

Asari, H. (2007). Modernisasi Islam Tokoh, Gagasan dan Gerakan, Kajian Tentang Perkembangan
Moderen di Dunia Islam. Citapustaka.

Asari, H. (2018). Sejarah pendidikan Islam: Membangun relevansi masa lalu dengan masa kini dan
masa depan. Perdana Publishing.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah dan
Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Azimi, M. H., Usiono, U, & OK, A. H. (2024). Islamic Education According to Prof. Dr. Nur
Ahmad Fadhil Lubis, MA. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 8(1), 2165-2173.
https://doi.org/10.33487/edumaspul.v8il.8087

Dahlan, Z., Pd, M. L, Jejak, S., Islam, P., Pengembangan, B., Kini, M., Depan, M., Asari, H., &
Tanjung, M. (2018). SEJARAH PENDIDIKAN ISLAM.
http://repository.uinsu.ac.id/4303/1/ZAINI%20DAHLAN-
SEJARAH%20PENDIDIKAN%20ISLAM.pdf

Daulay, H. P., Daulay, H. P., & Sumanti, S. T. (2025). Studi Tentang Kebudayaan Islam
pada Masa Khulafaur Rasydin. Mimbar Kampus: Jurnal Pendidikan Dan Agama Islam,
24(1), 128-143. https://doi.org/10.47467/mk.v24i1.6383

Faizin. (2018). Konstruksi Tafsir Akademik di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri. Al
Burhan:  Jurnal Kajian Ilmu Dan  Pengembangan  Budaya Al-Qur’an, 18(2).
https://doi.org/10.53828/alburhan.v18i2.106

Hanifah, U. (2012). UPAYA INTEGRASI DIKOTOMI SISTEM PENDIDIKAN ISLAM (Telaah
Terhadap Islamisasi Ilmu Pengetahuan dalam Transformasi IAIN Menuju UIN). At-
Tajdid : Jurnal Ilmu Tarbiyah, 1(1).

Hasiara, L. O. (2012). Metode Penelitian Multi Paradigma Satu Pembangun reruntuhan
Metode Penelitian yang berserakan. Darkah Media.

Irawan, D. (2020). Representasi Pesan Integrasi Islam Dan Ilmu Dalam Film Iqro My
Universe. Jurnal Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam & Pendidikan, 8(2).

Jumhana, J. (2018). Hubungan Islam Dan Kristen Di Indonesia Dalam Pandangan Adian
Husaini. Aglania, 9(1), 111. https://doi.org/10.32678/aqlania.v9i01.2064

Kambali, K., Ayunina, I, & Mujani, A. (2019). TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM DALAM
MEMBANGUN KARATER SISWA DI ERA DIGITAL (Studi Analisis Pemikiran
Pendidikan Islam Abuddin Nata). Risdlah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 6(1), 1-19.
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v6i1.106

Lexy ]J. Moleong. (2012). Metodologi Penelitian Kualitatif . PT. Remaja Rosdakarya.

682 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial, dan Pengabdian Kepada Masyarakat
Vol 5 No 2 2025, hal 667-683
Avaliable online at: https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

Masykur, F. (2022). Sejarah dan dinamika pemikiran Islam di Indonesia dari masa klasik
hingga modern (akhir abad ke xix-awal abad ke xx). Tarbawi: Jurnal Pemikiran Dan
Pendidikan Islam, 5(1).

Mumu, M., Fatah Natsir, N., & Haryanti, E. (2022). Model Pengembangan Pendidikan Islam
di UIN Maliki Malang. HAWARI : Jurnal Pendidikan Agama Dan Keagamaan Islam, 2(2).
https://doi.org/10.35706/hw.v2i2.6096

Nasution, H. (1996). Pembaharuan dalam Islam; Sejarah pemikiran dan gerakan. Bulan Bintang.

Rofiqul, M. A., Anwar, R, Ahmad, N., Truna, D. S., Ar-Risalah Bandung, P., Barat, J., &
Sunan Gunung Djati Bandung, U. (2021). Taghayyur as a Theoretical Basis of Muslim
and Non-Muslim Relations at the Nahdlatul Ulama’s Bahthul Masa’il. Al-Tahrir: Jurnal
Pemikiran Islam, 21(2), 315-337. https://doi.org/10.21154/ALTAHRIR.V2112.3326

Rozi, S., Rozi, S., Rozi, S., Rozi, S., & Rozi, S. (2018). Melacak Jejak Spiritualitas Manusia
dalam Tradisi Islam dan Barat. Tarbiya Islamia. https://doi.org/10.36815/tarbiya.v7i2.222

Rukmana, A. (2020). Islam Dan Ilmu Pengetahuan Dalam Pemikiran Nurcholis Madjid dan
Seyyed Hossein Nasr. Sekolah Pascasarjana UIN Jakarta.

Saefullah. (2012). Manajemen Pendidikan Islam. CV. Pustaka Setia.

Suyanta, S. (2011). TRANSFORMASI INTELEKTUAL ISLAM KE BARAT. Jurnal Ilmiah Islam
Futura, 10(2), 20-35. https://doi.org/10.22373/JIIF.V10I2.50

Syahrin Harahap. (1994). Al Qur'an dan sekularisasi: Kajian kritis terhadap pemikiran Thaha
Husein. Tiara Wacana.

Syahrin Harahap. (2015). Islam dan modernitas: Dari teori modernisasi Hingga Penegakan
kesalehan Modern. Kencana.

Wardani, W. (2019). INTEGRASI ILMU KEISLAMAN DAN FILSAFAT: PERSPEKTIF
FILSAFAT ILMU. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 18(1), 1.
https://doi.org/10.18592/]J11U.V18I11.3014

683 || Charles Rangkuti | | Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam....


https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety

